
Iluminar la
oscuridad

POR
Pedro Villarino
Profesor Investigador de Faro UDD.
Doctor (c) en Filosofía, Universidad
Complutense de Madrid.

RESUMEN
A cincuenta años de su muerte, el ensayo
recorre la vida y pensamiento de Hannah
Arendt para mostrar cómo el coraje de
pensar por sí mismo constituye una
forma de resistencia ante la oscuridad del
mundo.

Fa
ro

 e
n

 D
eb

at
e 

N
º 

40
 / 

 E
ne

ro
 2

02
6

50 años sin Hannah Arendt



Estimados Lectores

Hace cincuenta años moría Hannah Arendt, dejando inconclusa su última
obra (La vida del espíritu). Medio siglo después, sus ideas siguen
interpelándonos con una vigencia que desconcierta. En momentos donde
la irreflexión se disfraza de opinión y el ruido reemplaza al pensamiento
crítico, volver a Arendt constituye una labor necesaria.

El ensayo que se presenta en esta edición de Faro en Debate nos invita a
recorrer dos momentos decisivos en la vida de la pensadora alemana.
Primero, su huida del campo de internamiento de Gurs, donde el coraje
físico le salvó la vida. Luego, la publicación de Eichmann en Jerusalén,
donde el coraje intelectual le costó amistades y le valió el repudio de
buena parte de su comunidad.

Pedro Villarino nos muestra que ambos episodios están unidos por un
mismo hilo, la negativa a claudicar ante el miedo, ya sea el miedo a la
muerte o el miedo a pensar por cuenta propia.

En ese sentido, Arendt nos recuerda que el mal no siempre tiene rostro de
monstruo; a veces tiene el semblante gris de quien simplemente obedece
sin preguntarse nada.

Faro UDD - Núcleo de Humanidades y Ciencias Sociales

Jorge Cordero
Editor de Faro en Debate

Faro en Debate N° 40 / enero, 2026     Iluminar la oscuridad: 50 años sin Hannah Arendt



Faro UDD - Núcleo de Humanidades y Ciencias Sociales

Hannah Arendt

Faro en Debate N° 40 / enero, 2026     Iluminar la oscuridad: 50 años sin Hannah Arendt

«¿La política tiene todavía algún sentido?
Para Hannah, la respuesta es bastante
simple: sí, la política tiene sentido, si el
sentido de la política es la libertad».

Laure Adler 



Introducción: un pensamiento para
amar el mundo

En diciembre de 2025 se conmemoró el quincuagésimo aniversario
luctuoso de Hannah Arendt, quien falleció a los sesenta y nueve años en su
departamento en Manhattan. Ese mismo día, sobre su escritorio, la
pensadora de origen alemán había redactado en su máquina de escribir el
título “El juicio”, que constituirá la tercera y última parte de su obra
póstuma, La vida del espíritu[1]. Luego anotó dos epigramas: una máxima
de Cicerón y un pasaje del Fausto de Goethe. Serían sus últimas palabras
escritas. Pocas horas después moriría repentinamente de un ataque al
miocardio.

Fue una muerte fugaz y sin aviso. Muerte repentina de un corazón que dejó
de latir «en la plenitud de la vida»[2]. La muerte asomó bruscamente
como la bala de un cazador que alcanza un pájaro. Sus últimas frases, nos
dice Alois Prinz, «hablan de la capacidad misma de comienzo, del hecho de
que seres humanos, nuevos hombres, lleguen al mundo, sin cesar, al
nacer»[3]. Se refieren a un comienzo que abre y posibilita mundo, pues el
pensamiento de Hannah Arendt es, ante todo, una filosofía de la vida que
se eleva y se orienta por un genuino amor e interés por el mundo que
habitamos.

Aunque reticente a ser llamada filósofa, su mirada no concibió la política
como un orden o el producto de una verdad eterna, sino más bien como la
conjugación entre la pluralidad, la acción y la capacidad humana de iniciar
algo nuevo y bosquejar nuevos orígenes. Para Arendt, la política «se asocia
con el hecho de que cada ser humano nace como alguien nuevo e
irrepetible, portador de iniciativa. La política sería un alumbramiento, pues
funda el surgimiento de algo nuevo que, aunque imprevisible, ha sido
previamente gestado a través de la interacción plural en el espacio
público»[4].

Tras morir, su amigo y politólogo, Hans Morgenthau la describió como una
mente que irradiaba «vitalidad y que brillaba rápidamente (a veces
demasiado rápido) buscando y encontrando significados y conexiones
ocultas debajo de la superficie de las personas y las cosas»[5]. Estas
palabras condensan los ejes orientadores del pensamiento arendtiano y
justifican la actualidad de su mirada y la pertinencia de su  lectura,  ya   que 

1  Faro UDD - Núcleo de Humanidades y Ciencias Sociales

Faro en Debate N° 40 / enero, 2026     Iluminar la oscuridad: 50 años sin Hannah Arendt



reflejan un interés por el mundo guiado por la curiosidad, ese motor
primigenio que ha de impulsar toda vocación filosófica. Esta curiosidad
refulge y atraviesa esa “vitalidad de la mente” que buscó comprender,
aclarar, iluminar la oscuridad de aquello que asomaba complejo e
inaccesible. Esa curiosidad que busca saber por qué las cosas son lo que
son y por qué hacemos lo que hacemos; curiosidad ante el misterio de la
existencia, de la mente humana y del lenguaje.

Leer a Hannah Arendt en nuestro tiempo es un buen ejercicio. Razones
para sostener esto no faltan, pero si tuviera que elegir una sola, diría lo
siguiente: sus escritos ofrecen herramientas conceptuales con las cuales
podemos iluminar mejor los rincones oscuros de nuestro presente. En sus
reflexiones se despliega la conciencia de que comprender la realidad y sus
problemas constituye un oficio arduo que exige tiempo, paciencia y
estudio. La razón es clara: no existe otra forma de alcanzar un punto de
vista crítico que posicionándonos en un diálogo permanente con la
tradición y con aquellos que nos antecedieron.

Como bien lo señaló ella en su ensayo ‘Comprensión y Política’[6], para no
perdernos a la hora de buscar comprender la experiencia histórica y
política del mundo, requerimos de guía, de ese ‘hilo de Ariadna’ que nos
brinda la tradición, y con el cual hemos de orientarnos y guiarnos en
nuestras reflexiones y valoraciones de la realidad. El pensamiento crítico
sólo se obtiene leyendo, debatiendo y escribiendo. Esta es la única manera
de lograr un mínimo de ‘autenticidad’: solo podemos ser originales si no
pretendemos conseguirlo.

Por eso Arendt, sin perseguirla, termina obteniéndola, ya que parte
importante de su quehacer intelectual fue analizar su presente sin perder
de vista el devenir de la historia del pensamiento. Como señaló Alexis de
Tocqueville, solo a través de este ejercicio podemos arrojar la luz del
pasado sobre el futuro para que no vaguemos en la oscuridad del
presente[7], aun a riesgo de que caigamos en la cuenta, como lo hiciera
Arendt, de que nuestro tiempo supone rupturas y acontecimientos que no
pueden ser entendidos con categorías del pasado. Mal que mal, no fue sino
esto lo que aconteció con el advenimiento del totalitarismo: una novedad
histórica que venía a quebrar radicalmente con la tradición[8]. 

Lo anterior no quita respaldo a una convicción arraigada en la obra de  esta
intelectual  pública:  que  volver sobre   la   tradición  constituye    el    único  

2Faro UDD - Núcleo de Humanidades y Ciencias Sociales

Faro en Debate N° 40 / enero, 2026     Iluminar la oscuridad: 50 años sin Hannah Arendt



camino por el cual podemos conversar con las estanterías para sopesar
sus ideas en el estrado de la realidad. De lo contrario, ni siquiera caeríamos
en la cuenta de las rupturas que nuestros acontecimientos pueden
constituir a la luz de la historia. Recordemos que la lectura con los clásicos
siempre es un ejercicio de interpretación del presente, pues como bien lo
señaló Arendt en el prólogo a su libro Entre el pasado y el futuro: «Sin
tradición —que selecciona y domina, que transmite y preserva, que indica
dónde están los tesoros y cuál es su valor— parece que no existe una
continuidad voluntaria en el tiempo y, por tanto, hablando en términos
humanos, ni pasado ni futuro»[9].

Dicho lo anterior, ¿ofrece Arendt luces para comprender fenómenos
contemporáneos? En este ensayo pretendo reafirmarlo. Y esto va más allá
de repensar el totalitarismo, reflexionar sobre la migración y los
refugiados, deliberar sobre la posverdad, analizar el ejercicio de la
violencia, abordar la lógica del trabajo en la era del capitalismo o
cuestionarnos la guerra árabe-israelí[10]. Su obra ofrece alcances mucho
mayores, pues en ella logra entreverse una reflexión sobre lo que somos
en tanto seres humanos; una mirada hacia aquellos actos que nos definen,
así como a la manera en que nos relacionamos con los demás, con el
mundo y con nosotros mismos. Una reflexión, en otras palabras, sobre qué
significa ser humano.

Responder a esta pregunta exige el valor de sumergirnos en las
profundidades del pensamiento y en los recovecos de nuestra naturaleza,
lo cual no es cómodo ni sencillo. Al contrario: exige coraje, tiempo y
dedicación. Pero para inmersiones como éstas, la historia del
pensamiento nos ha legado algunas luces. Farolas con las que podemos
iluminar el sendero para, así como Dante lo hiciera con Virgilio, descender
en aras del conocimiento. Y las reflexiones que nos legó Arendt son esto
mismo: un faro para tiempos de oscuridad. Y a 50 años de su partida, su
obra sigue iluminando los caminos del pensar.

En este ensayo, comenzaré abordando dos etapas puntuales de la vida de
Hannah Arendt en las que es posible entrever un elemento que impulsó
parte importante de su existencia: la valentía. Primero, me detendré en el
coraje que la impulsó a huir de un campo de internamiento en Francia sin
ninguna otra certeza que la necesidad de salvar su vida. Luego,
desarrollaré más extensamente el valor que supuso escribir Eichmann en
Jerusalén[11], una obra polémica   que   encendió   la   pradera   e   hizo   que 

3Faro UDD - Núcleo de Humanidades y Ciencias Sociales

Faro en Debate N° 40 / enero, 2026     Iluminar la oscuridad: 50 años sin Hannah Arendt



volaran sobre ella amenazas e injurias, al punto que amigos de toda una
vida le dieron la espalda y organismos judíos le declararon «la guerra»[12].
Finalmente, concluiré este ensayo con una reflexión sobre la importancia
de la filosofía como ejercicio de comprensión del mundo y de nosotros
mismos, y de qué manera Arendt asumió esta práctica como forma de
vida.

1. De Gurs a Lisboa: ¡Quién habla de
victorias! Resistir lo es todo

El 23 de mayo de 1940, Hannah Arendt se sumó junto a otras 2.363 mujeres
judías a las más de nueve mil que ya estaban detenidas en Gurs, un campo
de internamiento en los Pirineos franceses[13]. El deplorable nivel de las
condiciones hacía de este lugar un reino de miseria y humillación. Al tener
«derecho a una ducha cada quince días», la suciedad era tal, que las
reclusas estaban obligadas «a conservar por la noche la ropa que llevaban
durante el día».[14] Las prisioneras no podían siquiera solicitar que les
renovaran la paja mojada de sus colchones después de una lluvia. En
palabras de Elisabeth Young-Bruehl, “la vida en Gurs era tan monótona
como la llanura que se extendía en todas las direcciones, sin más barrera
que la sombra lejana de los Pirineos, al oeste. Gurs no era un campo de
trabajo. Sin embargo, las mujeres se empleaban en trabajos domésticos
como preventivo contra la desesperación”[15].

A menos de un mes de su llegada, Francia firmó el armisticio con los
alemanes, derribando toda esperanza de que el conflicto fuera a culminar
prontamente. Ante este escenario, Arendt «se planteó en serio la
cuestión» del suicidio[16]. Como señala Laura Adler en su biografía sobre
la pensadora alemana, «todos los días acarició la muerte y pensó
seriamente en suicidarse. Veinticinco personas morían allí cada día;
cuatro mil niños intentaban subsistir al lado de las nueve mil mujeres y los
mil quinientos hombres mayores de sesenta años, también ellos
sometidos a unas condiciones espantosas»[17].

Sin embargo, Arendt resistió. Previendo que el campo sería entregado a
los alemanes, lo cual supondría que las posibilidades de evasión se
tornarían prácticamente imposibles, durante el verano de ese mismo año
logró conseguir documentos de liberación gracias a los cuales pudo
abandonar Gurs[18]. Junto a ella huyeron 200 mujeres. Arendt no lleva más 

4Faro UDD - Núcleo de Humanidades y Ciencias Sociales

Faro en Debate N° 40 / enero, 2026     Iluminar la oscuridad: 50 años sin Hannah Arendt



que «un cepillo de dientes como único equipaje»[19]. Quienes se
quedaron, amparados en la esperanza de que al hacerlo podrían ser
localizados y rescatados por sus familiares, enfrentarían un destino
distinto. Dice Young-Bruehl:

Los que no se marcharon vieron unirse a ellos, en el otoño, a unos seis mil judíos de Baden
y Saarpfalz, que habían sido introducidos clandestinamente en Francia por Adolf
Eichmann [...] En 1942 y 1943, la mayor parte de los internos que habían sobrevivido a las
condiciones de Gurs fueron enviados a Auschwitz, donde morían a los pocos días de su
llegada[20].

Ante esta situación, Arendt se vio sola frente a las inclemencias de una
geografía yerma y desolada. Sabía que, si se quedaba en el campo de
internamiento, seguramente terminaría siendo asesinada. La diosa
Fortuna ya la había ayudado en Berlín, donde fue detenida y sometida a
interrogatorios por la policía durante ocho días, logrando salir únicamente
por la benevolencia del oficial de turno. Sabía que el azar no la favorecería
nuevamente. Inmersa en ese «clima de debacle, sola y sin saber nada de
su marido», se echó a la carretera, caminando durante horas y durmiendo
en granjas «donde, a cambio de una cama –no tenía ni un centavo–,
trabajaba de día en los campos»[21]. Tendría que esperar un tiempo antes
de que, «por una de esas afortunadas triquiñuelas de la Historia», se
encontrara con Heinrich Blücher, su pareja, en Montauban.

Por mediación de Günther Stern, primer marido de Arendt, la pareja logró
que se les otorgara un visado de emergencia para viajar a Estados Unidos.
Por entonces, ella tiene 34 años. Como relata Young-Bruehl, «con mucha
valentía, la correspondiente porción de suerte y ante todo el apoyo de
diversas organizaciones y personas, los Blücher no solo habían conseguido
escapar de los campos de prisioneros franceses, sino también reunirse en
su huida»[22].

Tras seis meses de espera en Lisboa, embarcan el buque Guiné el 10 de
mayo de 1941 con poco más que lo puesto. Además de las tragedias de
Esquilo  escritas  en  griego  y  50  dólares  en  el  bolsillo[23],   Arendt  logró
llevarse consigo el manuscrito con las Tesis sobre el concepto de historia,
que su amigo Walter Benjamin le entregó en Marsella poco antes de morir.
Pero más allá de esto, no logró rescatar nada. Sólo les quedaba ampararse
en el horizonte de un océano que sólo exhalaba incertidumbre. Ni ella ni su
marido saben hablar inglés ni cuentan con acreditación para dar clases en
Norteamérica. Ni siquiera tienen mayor conocimiento de lo que les espera
más allá del Atlántico. 

5Faro UDD - Núcleo de Humanidades y Ciencias Sociales

Faro en Debate N° 40 / enero, 2026     Iluminar la oscuridad: 50 años sin Hannah Arendt



Subirse a ese buque comprendía un salto al vacío. Sin embargo, quienes lo
hicieron afrontaron lo desconocido como una resistencia contra la
barbarie y la supervivencia, pues constituía la única salida. Huérfanos de
toda certeza sobre ellos mismos y el futuro de Europa, los tripulantes
experimentaron un quiebre irrevocable en su vida, ya que ni siquiera
estaban en condiciones de alimentar mayores esperanzas sobre la que
sería su vida en Estados Unidos. Como relata Prinz, “la mayoría de los
exiliados alemanes no pretendía encontrar una nueva patria. Para ellos,
América constituía tan sólo un último refugio, un lugar donde estarían de
paso hasta su regreso a Europa tras el fin de la amenaza nazi”[24].Atrás
quedaba para Arendt ese hogar al que regresaría después de ocho años.

2. Eichmann en Jerusalén: el coraje de
pensar

Tras casi veinte años viviendo en el exilio, y ya habiéndose consagrado
como intelectual pública, Hannah Arendt tomó conocimiento de que el 11
de mayo de 1960, Otto Adolf Eichmann había sido detenido por la
inteligencia israelí en un suburbio de Buenos Aires. Pocos días después, el
ex teniente coronel de las SS sería trasladado a Jerusalén para ser juzgado
y posteriormente condenado a muerte por diversos crímenes cometidos
durante el Tercer Reich.

Para Arendt, asistir a este proceso la situaba frente al dolor de su pasado.
De allí la necesidad de estar presente, como si al hacerlo aclarase un
fragmento de su historia personal, del significado que para ella tenía «ser
judía» y de su vínculo con Alemania[25]. Arendt vio en Eichmann su última
oportunidad de confrontar el terror que la llevó al exilio. Para esto, escribió
a William Shawn, editor de la revista The New Yorker, proponiéndole cubrir
el proceso judicial a través de una serie de publicaciones continuas para el
suplemento.

A pesar de no compartir del todo los reparos que desde un comienzo se
plantearon en torno a la jurisdicción de Israel o la competencia del
tribunal[26], Arendt igual se mostró escéptica ante el proceso, pues temía
que éste terminase instrumentalizándose para emplearse «con fines de
propaganda sionista», a la vez que pudiera reflejar hasta qué punto «los
judíos ayudaron a los nazis durante la guerra a organizar su propio
aniquilamiento»[27]. 

6Faro UDD - Núcleo de Humanidades y Ciencias Sociales

Faro en Debate N° 40 / enero, 2026     Iluminar la oscuridad: 50 años sin Hannah Arendt



El desarrollo del juicio, que terminó haciendo las veces de espectáculo,
fue una desilusión para Arendt. Ocurrió que en lugar de atender a la
responsabilidad personal que le cabía al imputado, el Fiscal general,
Gideon Hausner, se dedicó a utilizar testigos y archivos «para señalar la
terrible dimensión del aniquilamiento de los judíos», sin guardar
absolutamente ninguna relación con Eichmann, «como si se quisieran
retratar los crímenes de los nazis en toda su crueldad y probar así su
carácter monstruoso e inhumano»[28]. Pero esta decepción no tuvo que
ver con la ulterior condena a muerte hacia Eichmann, que Arendt no puso
en duda, «sino porque en su opinión debía haberse explicado que era
necesario hacer justicia, aun cuando en este caso la justicia y el castigo
apenas pudieran corresponderse con los crímenes»[29].

Los cinco artículos que Arendt envió a la revista The New Yorker entre
febrero y marzo de 1963 dieron origen a su célebre libro Eichmann en
Jerusalén: estudio sobre la banalidad del mal. Una vez publicado, el caos y
la ira no se hicieron esperar. Esta obra llevó a que organizaciones judías le
recriminaran «traicionar a su propio pueblo por defender la tesis de la
coculpabilidad de los judíos en el holocausto», además de reprocharle el
tono «frío», «sin emociones» e «insoportablemente arrogante» que
utilizó. Desde una perspectiva de fondo, los artículos fueron objeto de
ataque por dos puntos[30]: su concepto de la «banalidad del mal», así
como la «interpretación del papel de los concejos judíos en el Tercer
Reich»[31].

Durante el juicio, la estrategia del fiscal Hausner consistió en «hacer de la
figura de Eichmann el diablo en persona. Esto respondía por completo a
los deseos del inspirador político del juicio, el primer ministro israelí David
Ben Gurión»[32]. A los ojos del mandatario judío, cualquier atisbo de
humanización, minimización o explicación de lo sucedido abría espacio
para justificar el mal del nazismo, lo cual no era admisible. Desarticular
estos riesgos permitiría configurar una imagen del imputado como
encarnación del demonio, con lo cual quedaba denegado todo trato
posible. Esta estrategia respondía a la imagen dualista que tanto Hausner
como Ben Gurión tenían del mundo, conforme a la cual éste «consistía en
una separación radical entre los buenos (los judíos y, sobre todo, los
israelíes, “nosotros”) y los malos (los nazis, los enemigos del Estado de
Israel, es decir, “ellos”, más específicamente, “él”, Eichmann)»[33].

7Faro UDD - Núcleo de Humanidades y Ciencias Sociales

Faro en Debate N° 40 / enero, 2026     Iluminar la oscuridad: 50 años sin Hannah Arendt



La demonización del nacionalsocialismo ofrecía una ventaja, pues al
imputar una personalidad demoníaca a los altos mandos nazis, «se
desviaba la atención de la complicidad de cientos de miles de alemanes
“comunes” con los crímenes del régimen»[34], de ese «noventa por ciento
que había sido simpatizante sincero en algún momento u otro»[35] del
Reich, pero cuyo fanatismo se desplomó cuando el nazismo perdió su
existencia intelectual. Este desvío no dejaba de ser, para Arendt, un
«ejercicio de amnesia histórica»[36] para quienes no quisieran reflexionar
sobre esta responsabilidad.

Sin embargo, a diferencia del fiscal y del Estado de Israel, Arendt no
presentó a Eichmann como un ser «monstruoso y carente de alma». No
había, a sus ojos, una grandeza demoníaca o la existencia de poderes
oscuros que actuaran a través de él. Tampoco se trataba de un demente o
de un psicópata poseído por el sadismo, ni un fanático saturado por el odio
ideológico que hiciera «del antisemitismo visceral el eje de su
persona»[37]. Más bien lo que halló fue una «ausencia de sustancia» capaz
de impulsar la maquinaria totalitaria a punta de eficacia, obediencia,
órdenes y falta de responsabilidad[38]. 

Eichmann no era un villano malvado. Y fue esto, en parte, lo que suscitó
tanta molestia en el pueblo judío. Arendt asumió la última declaración de
Eichmann, en la cual señaló «no soy el monstruo en que pretendéis
transformarme… soy víctima de un engaño»[39] y, a partir de ella, lo
mostró como un «ser de carne y hueso, un hombrecillo mediocre, con
pocos estudios; un hombre “normal”, como dijeron seis de los psiquiatras
peritos; buen hijo, padre y hermano; era como cualquier vecino ejemplar
que vive en la casa de al lado»[40].

De esta forma, la banalidad asoma como una extensión de la «irreflexión».
Eichmann, al comprenderse a sí mismo como parte de una gran
maquinaria estatal, hacía lo que tenía que hacer. Sin dudar, sin reclamar,
sin pensar. No era sino la encarnación de «la pura y simple irreflexión»[41].

 Y esto es lo banal detrás del mal totalitario: que, para tener lugar, no
requiere de demonios. Como dice Damián Pachón:

[1]

La irreflexión, la ausencia absoluta de conciencia moral, la incapacidad de valorar y decir
‘no’ facilita que el mal destruya la esfera pública, único lugar donde podemos coexistir en
relaciones intersubjetivas con otros. El sujeto que no puede contrastar una orden con una
regla general y no es capaz de rebelarse o de resistirse a ella, es porque ha sido ya
aniquilado en su facultad de discernir y ha sido amoldado a un sistema burocrático dado.
Eso le ocurrió a Eichmann[42].

8Faro UDD - Núcleo de Humanidades y Ciencias Sociales

Faro en Debate N° 40 / enero, 2026     Iluminar la oscuridad: 50 años sin Hannah Arendt



En último término, el análisis que Arendt desarrolla de Eichmann revela
hasta qué punto actos malvados a gran escala pueden ser perpetrados sin
perversión, patología o convicción ideológica. Y se vuelve banal cuando se
«normaliza», y se normaliza cuando los sujetos que forman parte del
sistema donde dicho mal tiene lugar renuncian a su facultad de pensar,
juzgar y discernir.

3. El rol de los consejos judíos

 Parte importante de los alegatos suscitados a partir de los artículos en el
New Yorker se fundaban en la idea de que Arendt había pretendido
«blanquear la culpabilidad de los verdugos y sembrar dudas sobre la
inocencia de las víctimas». Muchos vieron en su concepto de la «banalidad
del mal» una suerte de «dulcificación de la responsabilidad de los
criminales nazis», a la vez que abría espacio para otra polémica: el rol que
jugaron los consejos judíos en el Holocausto, lo cual se interpretó como
una «criminalización de las víctimas»[43].

Los consejos judíos fueron creados como una «pieza dentro de la
maquinaria de exterminio implementada por Eichmann». Dirigidos por
«judíos destacados dentro de sus respectivas comunidades», ellos debían
llevar adelante labores de organización y cooperación con el régimen nazi.
Fue el mismo Eichmann quien describió durante el proceso cómo estos
consejos cooperaron «estrechamente en la organización de la
persecución»[44].

En Ámsterdam y en Varsovia, en Berlín y en Budapest, se podía confiar en los oficiales
judíos para que hicieran una compilación de listas de personas y sus propiedades
respectivas; y para que obtuvieran dinero de los deportados, con el objeto de sufragar los
gastos de su deportación y exterminación; y para que estuvieran al corriente de los pisos
que se vaciaban y para proporcionar fuerzas a las policías con el fin de capturar judíos y
ponerlos en los trenes hasta que, como último gesto, entregaron los bienes de la
comunidad judía, ordenadamente, para su confiscación definitiva[45].

Ahora bien, surge la pregunta sobre si dichos líderes, atendidas las
circunstancias, pudieron haber actuado de otra manera. Quienes
criticaron estos hechos vieron en la cooperación una justificación, ya que
se vio como la «única manera de salvar lo que se podía en una situación
desesperada». Sin embargo, Arendt rechaza este argumento: «entregarse
a los enemigos para ‘evitar algo peor’ no supone forma alguna de
resistencia, sino una refinada estrategia para  tranquilizar  la  conciencia  y

9Faro UDD - Núcleo de Humanidades y Ciencias Sociales

Faro en Debate N° 40 / enero, 2026     Iluminar la oscuridad: 50 años sin Hannah Arendt



para no reconocer la implicación en las reglas del juego del enemigo»[46].

Por otra parte, y ante el argumento de que «los judíos no tenían
posibilidades de huir de la maquinaria de destrucción nazi», si bien la
pensadora alemana esgrimió que «la responsabilidad individual carecía de
“sentido”», puesto que una red del terror de dicho calibre sólo podría
haberse enfrentado «con una resistencia organizada a gran escala»[47],
no por ello cabía asumir la colaboración como único camino de salida.

Aquí subyace, a mi parecer, una muestra significativa de valor en la
postura de Arendt. Mal que mal, ella sufrió y experimentó el asedio, la
humillación y la difamación por el hecho de ser judía. Pero tuvo la
suficiente capacidad para comprender que la extensión del horror tuvo el
alcance que tuvo, precisamente, por la cooperación que estas
instituciones ejercieron, pues «sin su intervención se habría producido un
caos organizativo mucho mayor»[48], al punto de que, si se hubiese
opuesto una «resistencia a gran escala», como sí la hubo en países como
Dinamarca o Suecia, se podrían haber salvado miles de vidas y no «habría
podido tener lugar una persecución tan sistemática contra el pueblo judío»
[49].

No es que Arendt haya querido tildar de “colaboracionistas” a los líderes de
estos consejos, ya que se trataba de una colaboración impuesta por los
verdugos. Pero se pudo optar por la no-colaboración a gran escala o por no
acatar lo impuesto. Se pudo haber desobedecido de manera concertada,
mas no se hizo ¿Hubo, entonces, ausencia de pensamiento por parte de
los dirigentes judíos? Arendt lo interpretó más bien como un «colapso del
juicio», un ofuscamiento a la hora de interpretar los acontecimientos, ya
que: 

al juzgar en términos de fatalidad histórica, como si el nazismo no fuera más que el último
y más cruel pogromo, antes que en términos de contingencia y de novedad, la
cooperación forzada aparecía a ojos de los miembros de los consejos como una forma de
evitar a los suyos las peores brutalidades. (...) Confundieron, pues, el no poder hacer nada
con el no contrariar a los verdugos[50].

Por lo demás, Arendt comprendió que este colapso del juicio, que a su vez
dio lugar a un colapso de la acción, no fue exclusivo de los consejos, sino
que se extendió por todo el continente, ya que éste «se produjo no sólo en
Alemania y entre fuerzas políticas, sino también en los medios culturales e
intelectuales, y entre las confesiones religiosas, incluida la Iglesia
católica»[51].

10Faro UDD - Núcleo de Humanidades y Ciencias Sociales

Faro en Debate N° 40 / enero, 2026     Iluminar la oscuridad: 50 años sin Hannah Arendt



Considerados ambos factores, queda una importante lección para la
historia: la perpetración del “mal radical” no requiere de demonios ni de
psicópatas. Para erigir, sostener y hacer eficiente «el mundo de la muerte
mecanizada» bastaría con «la participación y colaboración de vidas
humanas más o menos normales, que no precisan de ninguna motivación
abismática y que no por participar de lleno en el proceso pierden una
suerte de autoconciencia de normalidad»[52]. De allí la importancia de no
claudicar al propio pensar.

4. El coraje como compromiso con el
mundo

Los hitos desarrollados hasta aquí no pretenden agotar ninguno de los
temas ni responder a las preguntas que Hannah Arendt elaboró y se
cuestionó durante su vida. Tampoco busca ser una aproximación a su
biografía ni mucho menos un compendio o listado de categorías
fundamentales para comprenderla. Para todo quien se interese en ella,
bibliografía no falta. Si elegí los hechos que elegí, fue únicamente porque
en ellos se proyecta ese componente fundamental que atraviesa su
trayectoria: el valor de pensar por sí misma y el esfuerzo por comprender
al ser humano y su mundo.

Hannah Arendt supo anteponer un compromiso por las luchas que en el
mundo tienen lugar, consciente de que ello exige coraje, «una virtud
política cardinal consistente en vencer el miedo por la seguridad personal
con objeto de poder ocuparse del mundo». El valor, escribió en su ensayo
¿Qué es la libertad?, «libera a los hombres de su preocupación por la vida y
la reemplaza por la de la libertad del mundo. El valor es indispensable
porque en política lo que se juega no es la vida, sino el mundo»[53].

Conforme a su pensamiento, la acción y el ejercicio de la palabra sólo son
posibles allí donde el individuo goza de autonomía y el pensar puede
desplegarse sin asideros, pues de lo que se trata es de mantenerse fiel en
la búsqueda por comprender y construir sentido. Ya lo decía Nietzsche, un
pensador que Arendt leyó bastante: «Si quieres conseguir quietud de alma
y dicha, cree; si quieres ser un discípulo de la verdad,
investiga»[54].Arendt no es de las que creyó. Ella se afanó en comprender.
Este es el desafío y horizonte que ha de enmarcar toda vida
verdaderamente reflexiva: no dejarse constreñir por ataduras  dogmáticas 

11Faro UDD - Núcleo de Humanidades y Ciencias Sociales

Faro en Debate N° 40 / enero, 2026     Iluminar la oscuridad: 50 años sin Hannah Arendt



o principios canónicos inamovibles, pues de lo que se trata es de
preguntarnos y replantearnos nuestras creencias, juicios y opiniones.
 
Esto último está estrechamente vinculado a la concepción que Arendt
tenía de la filosofía, entendida como una actividad transformadora. Un
ejercicio tan teórico que en principio tiene que ver tan poco con nuestra
cotidianidad, pero que no es otra cosa que el trabajo crítico del
pensamiento sobre sí mismo. La filosofía, señala Rüdiger Safranski al
describir la visión de Nietzsche en torno a ella, «interviene poderosamente
en la vida. No es una mera descripción reflexiva de la vida, sino que
produce un cambio en ella; la filosofía misma es este cambio. Pensar es
actuar»[55]. No por nada Arendt finalizó La condición humana con aquella
cita de Catón según la cual «nunca está nadie está más activo que cuando
no hace nada, y nunca está menos solo que cuando está consigo
mismo»[56].

Por mucho que los fenómenos analizados por Arendt sigan resonando en
nuestro presente, bien se trate de la «atomización de la sociedad de
masas; la producción incesante de personas sin Estado, de desplazados,
excluidos y refugiados; [o] la destrucción del tejido de la realidad como
resultado de la expansión de la mentira política»[57], ella nos hace ver el
núcleo de novedad que subyace a todo acontecimiento, lo cual es
determinante para poder abordarlos correctamente. La política, dicho de
otra manera, no puede fundarse en ideales metafísicos o absolutos
inamovibles, pues en sí ella es imprevisible y contingente. Aquí subyace la
radical comprensión a la que apuntó Arendt:

«(...) comprender, para ella, no significa simplemente explicar lo que ocurrió, sino intentar
ver con claridad, discernir para poder juzgar. Este gesto implica una gran
responsabilidad: no basta con tener opiniones, hay que atreverse a pensar desde el
propio juicio, incluso si eso incomoda»[58].

Visto así, pensar comprendería un antídoto y una resistencia. Ya en La
condición humana ella ve hasta qué punto la irreflexión se ampliaba y
penetraba como un rasgo determinante de la sociedad de masas del siglo
XX. Una sociedad que «desalienta el pensamiento activo y crítico porque
no es funcional»[59]. El pensar de Arendt –y todo pensamiento filosófico,
si se quiere– es inútil desde un punto de vista productivo. Se antepone al
pensar que calcula, que planifica, que organiza o que soluciona problemas.
El pensar filosófico, para plantearlo en términos contemporáneos, no es el

12Faro UDD - Núcleo de Humanidades y Ciencias Sociales

Faro en Debate N° 40 / enero, 2026     Iluminar la oscuridad: 50 años sin Hannah Arendt



pensar que creemos que desplegamos cuando rellenamos tablas
dinámicas, elaboramos “conversaciones” con máquinas o redactamos
informes y diapositivas.

Pensar, en último término, constituye una resistencia íntima, un refugio de
humanidad a través de cuyo ejercicio impedimos que aflore y se propague
el mal. Pensar no es sino asumir en primera persona el compromiso que
tenemos por cuidar y preocuparnos del mundo común, ese «entre-medio»
de nosotros que compartimos. Por eso para Arendt «comprender en
política nunca significa comprender al otro, sino entender el mundo
común tal como este aparece al otro»[60]. Y este es nuestro desafío:
pensar. Sin atajos ni certezas prefabricadas. Sin hacer de la verdad una fe
dogmática que se ajuste a nuestras visiones o intereses. 

Vivimos en un mundo que alienta la irreflexión, estimula el confort y adora
el calor del rebaño. Es posible que estos condimentos arrojen oasis de luz
y respiros de comodidad, cuando en el fondo no son sino ilusiones
superfluas. La banalidad se propaga allí donde impera un vivir sin
cuestionarnos las cosas; allí donde se busca a toda costa la compañía de
otros para no sentirnos desdichados y tener que lidiar con nuestras
propias sombras; allí donde nos acurrucamos bajo la amnesia del confort y
asumimos una mentalidad de corderos y engranajes.

Permitir que estas categorías condicionen y alimenten nuestra vida
supone darle espacio a la oscuridad para que haga su trabajo. Ella se
expandirá allí donde se claudique al pensamiento propio, ya que la
incapacidad de pensar «impide hacernos responsables por nosotros
mismos y por los otros, implica renunciar a la posibilidad de juzgar y
responder por lo que hacemos»[61]. La conclusión es simple: sin
responsabilidad no hay mundo común. Y debemos asumir esta
responsabilidad como elemento central de nuestra humanidad -y reflejo
de nuestra libertad, puesto que responder a la pregunta sobre qué es el ser
humano conlleva tomar esta carga. Apoyado en la noción de humanitas
que elaborara su mentor y amigo, Karl Jaspers, Arendt entendió que «la
persona con humanidad es aquella que no da la espalda a la esfera pública
de los asuntos humanos y, aun sin tomar partido explícito, es capaz de
iluminar con palabras la realidad compartida»[62].

Leer a Arendt permite fundar un arraigo ante el desvarío y la
desorientación imperante. En ella no se han de buscar recetas ni  verdades 

13Faro UDD - Núcleo de Humanidades y Ciencias Sociales

Faro en Debate N° 40 / enero, 2026     Iluminar la oscuridad: 50 años sin Hannah Arendt



absolutas. Nada más lejos de ello, pues en sus escritos comprendemos
que la filosofía, en cuanto acción transformadora, no supone un refugio
frente al mundo y su desierto; antes bien lo que ella logra es devolvernos al
mundo: «más atentos, responsables, dispuestos a comenzar algo
nuevo»[63], pues la vida ha de asumirse en primera persona.

Para Arendt, una mente libre es la que se aleja de dogmas, de certezas políticas, de zonas
de confort teóricas y de ideologías satisfactorias. Una mente libre es la que aprende a
cultivar la capacidad de permanecer fiel a lo arriesgado, lo vulnerable, lo misterioso y lo
desconcertante de la realidad, porque eso nos brinda, en última instancia, la mejor
oportunidad de seguir siendo humanos[64].

Este es el valor de Arendt y su legado: una exhortación a pensar qué
podemos hacer con el mundo; «una mirada que no renuncia ni a la acción
ni al juicio e invita a interrogar la realidad, a recuperar la dimensión del
diálogo, de la pluralidad y de la responsabilidad»[65]. Para un tiempo sin
certezas, donde el pasado ya no alumbra y «el espíritu humano camina
entre tinieblas»[66]. Para un tiempo de enigmas, esta es la compañía de
Arendt: un pensar sin barandillas para enfrentar la oscuridad de los
tiempos.

14Faro UDD - Núcleo de Humanidades y Ciencias Sociales

Faro en Debate N° 40 / enero, 2026     Iluminar la oscuridad: 50 años sin Hannah Arendt



Referencias al pie de página
[1] Arendt, Hannah. La vida del espíritu. Barcelona: Paidós, 2002.

[2] Prinz, Alois. La filosofía como profesión o el amor al mundo. Vida de Hannah Arendt.
Barcelona: Herder, 2001, 17.

[3] Prinz, La filosofía como profesión o el amor al mundo, 17.

[4] Fantauzzi, Stefania. «La democracia en tiempos de crisis: Lecciones de Hannah
Arendt», en Perspectivas sobre la ciudadanía activa. Ed. del Mediterráneo, 2023, 97.

[5] Morgenthau, Hans. “Hannah Arendt 1906-1975”, Political Theory 4, no. 1 (1976): 6.

[6] Arendt, Hannah. “Comprensión y política”, en De la historia a la acción. Barcelona:
Paidós, 1995.

[7] En su introducción a La condición humana, escrita en 1992, Manuel Cruz cita esta frase
de Tocqueville (en la edición del 2016, página XII).

[8] Cfr. Arendt, Hannah. Los orígenes del totalitarismo. Madrid: Alianza, 2024. Publicada
en 1951, esta obra constituye una de las respuestas teóricas más cabales y originales que
se ha desarrollado en torno al fenómeno totalitario. En ella, Arendt propone una teoría
general del totalitarismo como forma históricamente original de dominación.

[9] Arendt, Hannah. Entre el pasado y el futuro. Ocho ejercicios sobre la reflexión política.
Barcelona: Austral, 2024, 28.

[10] Para una lectura más detallada y profunda sobre las reflexiones de Arendt en torno al
judaísmo, véase: Escritos judíos, Barcelona: Paidós, 2016. Sobre la visión de Arendt en
torno al proyecto sionista y la fundación de un Estado judío en territorio palestino, véase
Sobre Palestina. Barcelona: Taurus, 2025.

[11] Arendt, Hannah. Eichmann en Jerusalén. Un estudio sobre la banalidad del mal.
Barcelona: Debolsillo, 2017.

[12] Adler, Laure. Hannah Arendt. Barcelona: Galaxia Gutenberg, 2019, 428.

[13] Adler, Hannah Arendt. 160. Los campos de internamiento, como Gurs, Dachau y
Buchenwald, estaban diseñados principalmente para detener, aislar y hacer trabajar a
prisioneros políticos, disidentes o grupos considerados “indeseables”. A diferencia de los
campos de exterminio, como Auschwitz-Birkenau o Treblinka, los campos de
internamiento no fueron creados con el propósito de matar eficientemente a gran escala,
sin perjuicio de que en ellos la muerte tenía lugar por las malas condiciones de salubridad,
higiene y trabajo.

[14] Adler, 150.nnah. Diario Filosófico. 1950-1973, Barcelona: Herder Editorial, 2018, 437.

15Faro UDD - Núcleo de Humanidades y Ciencias Sociales

Faro en Debate N° 40 / enero, 2026     Iluminar la oscuridad: 50 años sin Hannah Arendt



[15] Young-Bruehl, Elisabeth. Hannah Arendt. Una biografía. Barcelona: Paidós, 2021, 224.
Escrita en 1982, esta obra constituye la biografía canónica de Hannah Arendt.

[16] Adler, Hannah Arendt, 150.

[17] Adler, 150.

[18] Young-Bruehl, Elisabeth. Hannah Arendt. Una biografía. Barcelona: Paidós, 2021, 224.
Escrita en 1982, esta obra constituye la biografía canónica de Hannah Arendt.

[19] Young-Bruehl, 224.

[20] Young-Bruehl, Elisabeth. Hannah Arendt, 225.

[21] Adler, 161.

[22] Meyer, Thomas. Hannah Arendt, 14.

[23] Prinz, La filosofía como profesión o el amor al mundo, 108.

[24] Prinz, 107.

[25] Adler, 361.

[26] Desde un comienzo, el proceso estuvo envuelto en un áurea de polémica. Razones no
faltaban, pues como sostienen algunos expertos «se debatía la jurisdicción del Estado de
Israel, ya que este no existía al momento de los crímenes», a la vez que se alegaba que el
acusado había sido «prácticamente secuestrado en Argentina, por lo que la captura y el
juicio mismo resultaban ilegales» (vs. Pachón 49). Para Arendt, Israel sí tenía derecho a
juzgar a Eichmann, pues «si bien es cierto que Alemania podría haberlo reclamado, no lo
hizo. Es cierto que ha sido secuestrado, pero el hombre escapaba de toda jurisdicción, ya
que Argentina rechazaba la extradición de los nazis refugiados en su suelo» (vs. Adler 361). 

[27] Adler, 362.

[28] Prinz, 228.

[29] Prinz, 228.

[30] Estas materias, así como la totalidad del juicio a Eichmann y el trabajo de Arendt en
torno a él, ha sido objeto de incontable literatura. Para mayores referencias
bibliográficas, remito a las páginas de los libros en los que me apoyé para escribir este
ensayo, en donde se aborda esta cuestión de manera más detallada y minuciosa (Adler
359-428; Meyer 484-498; Prinz 217-242; Serrano de Haro 89-114; Venmans, 107-198;
Young-Bruehl: pp. 413-476), así como a la correspondencia en donde aborda el proceso:
1.- Arendt, Hannah y Scholem, Gershom. Tradición y Política. Correspondencia (1939-
1964). Madrid: Editorial Trotta, 2018. 2.- Hannah Arendt Karl Jaspers: Correspondence,
1926-1969, edited by Lotte Kohler and Hans Saner: Harcourt Brace Jovanovich, United
States, 1992. 

16Faro UDD - Núcleo de Humanidades y Ciencias Sociales

Faro en Debate N° 40 / enero, 2026     Iluminar la oscuridad: 50 años sin Hannah Arendt



[31] Prinz, 234.

[32] Venmans, Peter. El mundo según Hannah Arendt. Madrid: Punto de Vista Editores,
2025, p. 130.

[33] Venmans, 130.

[34] Venmans, 130.

[35] Adler, 292.

[36] Venmans, 130.

[37] Serrano de Haro, Agustín. Introducción a Arendt. Barcelona: RBA Libros y
Colecciones, p. 97.

[38] Prinz, 236.

[39]  Arendt, Hannah. Eichmann en Jerusalén, 361.

[40]  Pachón S., Damián, 50.

[41]  Arendt, Eichmann, 418.

[42]  Pachón S., Damián, 51.

[43]  Serrano de Haro, Introducción., 109.

[44]  Prinz, 234.

[45]  Arendt, Eichmann, 292.

[46]  Prinz, 235.

[47]  Prinz, 235.

[48]  Serrano de Haro, 110.

[49]  Prinz, 234.

[50]  Serrano de Haro, 111.

[51]  Serrano de Haro, 111.

[52]  Serrano de Haro, 112.

[53]  Arendt, Hannah. “¿Qué es la libertad?”, en Entre el pasado y el futuro: ocho ejercicios
sobre la reflexión política, Barcelona: Austral, 2024, 247.

[54] Safranski, Rüdiger. Nietzsche. Biografía de su pensamiento, Barcelona: Tusquets,
45.

17Faro UDD - Núcleo de Humanidades y Ciencias Sociales

Faro en Debate N° 40 / enero, 2026     Iluminar la oscuridad: 50 años sin Hannah Arendt



[55] Safranski, R., Nietzsche, 53.

[56] Arendt, Hannah. La condición humana. Ciudad de México: Paidós, 2016, 349.

[57] Sirczuk, Matías. “Hannah Arendt, una pensadora para el siglo XXI”, en Hannah Arendt:
una pensadora imprescindible para el siglo XXI, Revista Filosofía&Co, Diciembre 2025,
Número Especial, 13.

[58] Fantauzzi, Stefania, “En compañía de Hannah Arendt”, en Hannah Arendt: una
pensadora imprescindible para el siglo XXI, Revista Filosofía&Co, Diciembre 2025,
Número Especial, 14.

[59] Venmans, P., El mundo según Hannah Arendt, 145.

[60] Arendt, Hannah. Diario Filosófico. 1950-1973, Barcelona: Herder Editorial, 2018, 437.

[61] Pachón S., Damián. “El juicio de Eichmann y la banalidad del mal”, 51.

[62] Serrano de Haro, Introducción, 90.

[63] Fantauzzi, Stefania, “En compañía de Hannah Arendt”, 14.

[64] Stonebridge, Lyndsey. Somos libres de cambiar el mundo. Pensar como Hannah
Arendt, Barcelona: Ariel, 2024, p. 20.

[65] Fantauzzi, 14.

[66] En su introducción a La condición humana, escrita en 1992, Manuel Cruz cita esta
frase de Tocqueville (en la edición del 2016, página XII). 

18Faro UDD - Núcleo de Humanidades y Ciencias Sociales

Faro en Debate N° 40 / enero, 2026     Iluminar la oscuridad: 50 años sin Hannah Arendt



Referencias bibliográficas

Adler, Laure. Hannah Arendt. Una biografía. Barcelona: Ediciones Destino,
2006.

Arendt, Hannah. Eichmann en Jerusalén, Bogotá: Penguin Random House
Grupo Editorial. Debolsillo, 2024.

—————————— La condición humana. Barcelona: Paidós, 2016.

—————————— Entre el pasado y el futuro. Ocho ejercicios de
pensamiento político. Barcelona: Austral, 2024.

—————————— Diario Filosófico, 1950-1973, Barcelona: Herder Editorial,
2018.

Fantauzzi, Stefania, “En compañía de Hannah Arendt”, en Hannah Arendt:
una pensadora imprescindible para el siglo XXI, Revista Filosofía&Co,
Diciembre 2025, Número Especial, p. 14.

Gómez-Olano Romero, Irene. “Una vida de guerras, muertes, amor y
pensamiento”, en Hannah Arendt: una pensadora imprescindible para el
siglo XXI, Revista Filosofía&Co, Diciembre 2025, Número Especial, pp. 6-9.
 
Meyer, Thomas, Hannah Arendt. Una biografía intelectual, Barcelona:
Anagrama, 2025.

Pachón Soto, Damián. “El juicio de Eichmann y la banalidad del mal”, en
Hannah Arendt: una pensadora imprescindible para el siglo XXI, Revista
Filosofía&Co, Diciembre 2025, Número Especial, pp. 48-51.

Prinz, Alois. La filosofía como profesión o el amor al mundo. La vida de
Hannah Arendt. Barcelona: Herder Editorial, 2001.

Safranski, Rüdiger. Nietzsche. Biografía de su pensamiento. Barcelona:
Tusquets, 2023.

Serrano de Haro, Agustín. Introducción a Hannah Arendt, Barcelona: RBA
Libros y Publicaciones, 2023.

19Faro UDD - Núcleo de Humanidades y Ciencias Sociales

Faro en Debate N° 40 / enero, 2026     Iluminar la oscuridad: 50 años sin Hannah Arendt



Sirczuk, Matías. “Hannah Arendt, una pensadora para el siglo XXI”, en
Hannah Arendt: una pensadora imprescindible para el siglo XXI, Revista
Filosofía&Co, Diciembre 2025, Número Especial, pp. 10-13.

Stonebridge, Lyndsey. Somos libres de cambiar el mundo. Pensar como
Hannah Arendt, Barcelona: Ariel, 2024.

Venmans, Peter. El mundo según Hannah Arendt. Madrid: Punto de Vista
Editores, 2025.

Young-Bruehl, Elisabeth. Hannah Arendt. Una biografía. Barcelona:
Paidós, 2021.

20Faro UDD - Núcleo de Humanidades y Ciencias Sociales

Faro en Debate N° 40 / enero, 2026     Iluminar la oscuridad: 50 años sin Hannah Arendt



Faro en Debate N°38: “Diez libros que todo científico
social debería leer”

Faro en Debate Ed. Especial: “Biografía política
Vargas Llosa, su otra gran pasión”

Otros Faro en Debate

PARA CITAR ESTE DOCUMENTO:

Villarino, P (2026). Iluminar la oscuridad: 50 años
sin Hannah Arendt (Faro en Debate N°40). Núcleo
de Humanidades y Ciencias Sociales, Universidad
del Desarrollo. Santiago, Chile.

Faro UDD - Núcleo de Humanidades y Ciencias Sociales

Los planteamientos expresados en este texto son de exclusiva responsabilidad de su autor y no reflejan necesariamente las
posiciones institucionales de Faro UDD.

Faro en Debate N° 40 / enero, 2026     Iluminar la oscuridad: 50 años sin Hannah Arendt

https://faro.udd.cl/files/2025/11/fed-38-diez-libros-que-todo-cientifico-social-deberia-leer-1.pdf
https://faro.udd.cl/files/2025/11/fed-38-diez-libros-que-todo-cientifico-social-deberia-leer-1.pdf
https://faro.udd.cl/files/2025/07/fed-35-participacion-ciudadana-y-costos-de-transaccion-un-balance-delicado.pdf
https://faro.udd.cl/files/2025/06/fed-ed-especial-n1-mario-vargas-llosa-su-otra-gran-pasion.pdf
https://faro.udd.cl/files/2025/06/fed-ed-especial-n1-mario-vargas-llosa-su-otra-gran-pasion.pdf


Faro UDD es un centro interdisciplinario de humanidades y ciencias sociales

creado por la Universidad del Desarrollo. Ha sido concebido como un espacio

académico de reflexión, que busca contribuir al bienestar de Chile y sus

ciudadanos, mediante la generación de contenidos sólidos, el enriquecimiento

del debate público nacional, y la formación de talento académico joven, todo

ello en relación con la fundamentación ética de la democracia representativa y

de la sociedad libre.

Faro UDD
Núcleo de Humanidades y Ciencias Sociales 

Nuestra página web: faro.udd.cl

Fa
ro

 e
n

 D
eb

at
e 

N
º 

40
 / 

 E
ne

ro
 2

02
6

https://faro.udd.cl/

