[luminar la
oscuridad

50 anos sin Hannah Arendt

:FaroUDD

l Nucleo Humanidades y Ciencias Sociales

1 {0) ¢

Pedro Villarino

Profesor Investigador de Faro UDD.
Doctor(c)en Filosofia, Universidad
Complutense de Madrid.

RESUMEN

A cincuenta anos de su muerte, el ensayo
recorre la vida y pensamiento de Hannah
Arendt para mostrar como el coraje de
pensar por si mismo constituye una
forma de resistencia ante la oscuridad del
mundo.



Faro en Debate N° 40 / enero, 2026 [luminar la oscuridad: 50 anos sin Hannah Arendt

Hace cincuenta anos moria Hannah Arendt, dejando inconclusa su ultima
obra (La vida del espiritu). Medio siglo después, sus ideas siguen
interpelandonos con una vigencia que desconcierta. En momentos donde
la irreflexion se disfraza de opinion y el ruido reemplaza al pensamiento
critico, volver a Arendt constituye una labor necesaria.

El ensayo que se presenta en esta edicidon de Faro en Debate nos invita a
recorrer dos momentos decisivos en la vida de la pensadora alemana.
Primero, su huida del campo de internamiento de Gurs, donde el coraje
fisico le salvd la vida. Luego, la publicacion de Eichmann en Jerusalén,
donde el coraje intelectual le costd amistades y le valio el repudio de
buena parte de su comunidad.

Pedro Villarino nos muestra que ambos episodios estan unidos por un
mismo hilo, la negativa a claudicar ante el miedo, ya sea el miedo a la
muerte o el miedo a pensar por cuenta propia.

En ese sentido, Arendt nos recuerda que el mal no siempre tiene rostro de

monstruo; a veces tiene el semblante gris de quien simplemente obedece
sin preguntarse nada.

Jorge Cordero
Editor de Faro en Debate

Faro UDD - Nucleo de Humanidades y Ciencias Sociales



"
&

Q"‘ o "~ FaroUDD-

«;La politica tiene todavia algun sentid
Para Hannah, la respu es bastante
simple: si, la politica ti entido, si el
sentido de la politica es lalibertad».

aure Adler

Nucleo de Humanidadesy Ciencias Sociales




Faro en Debate N° 40/ enero, 2026 lluminar la oscuridad: 50 anos sin Hannah Arendt

Introduccion: un pensamiento para
amar el mundo

En diciembre de 2025 se conmemord el quincuagésimo aniversario
luctuoso de Hannah Arendt, quien fallecio a los sesentay nueve anos en su
departamento en Manhattan. Ese mismo dia, sobre su escritorio, la
pensadora de origen aleman habia redactado en su maquina de escribir el
titulo “El juicio”, que constituira la tercera y ultima parte de su obra
postuma, La vida del espiritu[1]. Luego anot6 dos epigramas: una maxima
de Ciceron y un pasaje del Fausto de Goethe. Serian sus ultimas palabras
escritas. Pocas horas después moriria repentinamente de un ataque al
miocardio.

Fue una muerte fugazy sin aviso. Muerte repentina de un corazdn que dejo
de latir «en la plenitud de la vida»[2]. La muerte asomo bruscamente
como la bala de un cazador que alcanza un pajaro. Sus ultimas frases, nos
dice Alois Prinz, «hablan de la capacidad misma de comienzo, del hecho de
que seres humanos, nuevos hombres, lleguen al mundo, sin cesar, al
nacer»[3]. Se refieren a un comienzo que abre y posibilita mundo, pues el
pensamiento de Hannah Arendt es, ante todo, una filosofia de la vida que
se eleva y se orienta por un genuino amor e interés por el mundo que
habitamos.

Aunque reticente a ser llamada filésofa, su mirada no concibid la politica
como un orden o el producto de una verdad eterna, sino mas bien como la
conjugacion entre la pluralidad, la accion y la capacidad humana de iniciar
algo nuevo y bosquejar nuevos origenes. Para Arendt, la politica «se asocia
con el hecho de que cada ser humano nace como alguien nuevo e
irrepetible, portador de iniciativa. La politica seria un alumbramiento, pues
funda el surgimiento de algo nuevo que, aunque imprevisible, ha sido
previamente gestado a traves de la interaccion plural en el espacio
publico»[4].

Tras morir, su amigo y politélogo, Hans Morgenthau la describié como una
mente que irradiaba «vitalidad y que brillaba rapidamente (a veces
demasiado rapido) buscando y encontrando significados y conexiones
ocultas debajo de la superficie de las personas y las cosas»[5]. Estas
palabras condensan los ejes orientadores del pensamiento arendtiano y
justifican la actualidad de su miraday la pertinencia de su lectura, ya que

Faro UDD - Nucleo de Humanidades y Ciencias Sociales 1



Faro en Debate N° 40/ enero, 2026 lluminar la oscuridad: 50 anos sin Hannah Arendt

reflejan un interés por el mundo guiado por la curiosidad, ese motor
primigenio que ha de impulsar toda vocacion filosofica. Esta curiosidad
refulge y atraviesa esa “vitalidad de la mente” que buscd comprender,
aclarar, iluminar la oscuridad de aquello que asomaba complejo e
inaccesible. Esa curiosidad que busca saber por qué las cosas son lo que
son y por qué hacemos lo que hacemos; curiosidad ante el misterio de la
existencia, de la mente humanay del lenguaje.

Leer a Hannah Arendt en nuestro tiempo es un buen ejercicio. Razones
para sostener esto no faltan, pero si tuviera que elegir una sola, diria lo
siguiente: sus escritos ofrecen herramientas conceptuales con las cuales
podemos iluminar mejor los rincones oscuros de nuestro presente. En sus
reflexiones se despliega la conciencia de que comprender la realidad y sus
problemas constituye un oficio arduo que exige tiempo, paciencia y
estudio. La razon es clara: no existe otra forma de alcanzar un punto de
vista critico que posicionandonos en un dialogo permanente con la
tradiciony con aquellos que nos antecedieron.

Como bien lo senalé ella en su ensayo ‘Comprension y Politica[6], para no
perdernos a la hora de buscar comprender la experiencia historica y
politica del mundo, requerimos de guia, de ese ‘'hilo de Ariadna’ que nos
brinda la tradicion, y con el cual hemos de orientarnos y guiarnos en
nuestras reflexiones y valoraciones de la realidad. El pensamiento critico
solo se obtiene leyendo, debatiendo y escribiendo. Esta es la Unica manera
de lograr un minimo de ‘autenticidad”: solo podemos ser originales si no
pretendemos consequirlo.

Por eso Arendt, sin perseqguirla, termina obteniéndola, ya que parte
importante de su quehacer intelectual fue analizar su presente sin perder
de vista el devenir de la historia del pensamiento. Como senal6 Alexis de
Tocqueville, solo a través de este ejercicio podemos arrojar la luz del
pasado sobre el futuro para que no vaguemos en la oscuridad del
presente[7], aun a riesgo de que caigamos en la cuenta, como lo hiciera
Arendt, de que nuestro tiempo supone rupturas y acontecimientos que no
pueden ser entendidos con categorias del pasado. Mal que mal, no fue sino
esto lo que acontecio con el advenimiento del totalitarismo: una novedad
histdrica que venia a quebrar radicalmente con la tradicion[ 8].

Lo anterior no quita respaldo a una conviccion arraigada en la obra de esta
intelectual publica: que volver sobre la tradicion constituye el Unico

Faro UDD - Nucleo de Humanidades y Ciencias Sociales 2



Faro en Debate N° 40/ enero, 2026 lluminar la oscuridad: 50 anos sin Hannah Arendt

camino por el cual podemos conversar con las estanterias para sopesar
sus ideas en el estrado de la realidad. De lo contrario, ni siquiera caeriamos
en la cuenta de las rupturas que nuestros acontecimientos pueden
constituir a laluz de la historia. Recordemos que la lectura con los clasicos
siempre es un ejercicio de interpretacion del presente, pues como bien lo
senald Arendt en el prologo a su libro Entre el pasado y el futuro: «Sin
tradicion —que selecciona y domina, que transmite y preserva, que indica
donde estan los tesoros y cual es su valor— parece gue no existe una
continuidad voluntaria en el tiempo y, por tanto, hablando en términos
humanos, ni pasado ni futuro»[9].

Dicho lo anterior, ;ofrece Arendt luces para comprender fenémenos
contemporaneos? En este ensayo pretendo reafirmarlo. Y esto va mas alla
de repensar el totalitarismo, reflexionar sobre la migracion y los
refugiados, deliberar sobre la posverdad, analizar el ejercicio de la
violencia, abordar la logica del trabajo en la era del capitalismo o
cuestionarnos la guerra arabe-israeli{10]. Su obra ofrece alcances mucho
mayores, pues en ella logra entreverse una reflexion sobre lo que somos
en tanto seres humanos; una mirada hacia aquellos actos que nos definen,
asi como a la manera en que nos relacionamos con los demas, con el
mundo y con nosotros mismos. Una reflexion, en otras palabras, sobre qué
significa ser humano.

Responder a esta pregunta exige el valor de sumergirnos en las
profundidades del pensamiento y en los recovecos de nuestra naturaleza,
lo cual no es comodo ni sencillo. Al contrario: exige coraje, tiempo y
dedicacion. Pero para inmersiones como éstas, la historia del
pensamiento nos ha legado algunas luces. Farolas con las que podemos
iluminar el sendero para, asi como Dante lo hiciera con Virgilio, descender
en aras del conocimiento. Y las reflexiones que nos legd Arendt son esto
mismo: un faro para tiempos de oscuridad. Y a 50 anos de su partida, su
obra sigue iluminando los caminos del pensar.

En este ensayo, comenzaré abordando dos etapas puntuales de la vida de
Hannah Arendt en las que es posible entrever un elemento que impulso
parte importante de su existencia: la valentia. Primero, me detendré en el
coraje que la impulso a huir de un campo de internamiento en Francia sin
ninguna otra certeza que la necesidad de salvar su vida. Luego,
desarrollaré mas extensamente el valor que supuso escribir Eichmann en
Jerusalén[11], una obra polémica que encendi6 la pradera e hizo que

Faro UDD - Nucleo de Humanidades y Ciencias Sociales 3



Faro en Debate N° 40/ enero, 2026 lluminar la oscuridad: 50 anos sin Hannah Arendt

volaran sobre ella amenazas e injurias, al punto que amigos de toda una
vida le dieron la espalday organismos judios le declararon «la guerra»[12].
Finalmente, concluiré este ensayo con una reflexion sobre la importancia
de la filosofia como ejercicio de comprension del mundo y de nosotros
mismos, y de qué manera Arendt asumio esta practica como forma de
vida.

1. De Gurs a Lisboa: jQuién habla de
victorias! Resistir lo es todo

El 23 de mayo de 1940, Hannah Arendt se sumo junto a otras 2.363 mujeres
judias a las mas de nueve mil que ya estaban detenidas en Gurs, un campo
de internamiento en los Pirineos franceses[13]. EI deplorable nivel de las
condiciones hacia de este lugar un reino de miseria y humillacion. Al tener
«derecho a una ducha cada quince dias», la suciedad era tal, que las
reclusas estaban obligadas «a conservar por la noche la ropa que llevaban
durante el dia».[14] Las prisioneras no podian siquiera solicitar que les
renovaran la paja mojada de sus colchones después de una lluvia. En
palabras de Elisabeth Young-Bruehl, “la vida en Gurs era tan monoétona
como la llanura que se extendia en todas las direcciones, sin mas barrera
que la sombra lejana de los Pirineos, al oeste. Gurs no era un campo de
trabajo. Sin embargo, las mujeres se empleaban en trabajos domeésticos
como preventivo contra la desesperacion15].

A menos de un mes de su llegada, Francia firmo el armisticio con los
alemanes, derribando toda esperanza de que el conflicto fuera a culminar
prontamente. Ante este escenario, Arendt «se planted en serio la
cuestion» del suicidio[16]. Como sefala Laura Adler en su biografia sobre
la pensadora alemana, «todos los dias acaricio la muerte y penso
seriamente en suicidarse. Veinticinco personas morian alli cada dia;
cuatro mil nifnos intentaban subsistir al lado de las nueve mil mujeresy los
mil quinientos hombres mayores de sesenta anos, también ellos
sometidos a unas condiciones espantosas»[17].

Sin embargo, Arendt resistio. Previendo que el campo seria entregado a
los alemanes, lo cual supondria que las posibilidades de evasion se
tornarian practicamente imposibles, durante el verano de ese mismo ano
logro consequir documentos de liberacion gracias a los cuales pudo
abandonar Gurs[18]. Junto a ella huyeron 200 mujeres. Arendt no lleva mas

Faro UDD - Nucleo de Humanidades y Ciencias Sociales 4



Faro en Debate N° 40/ enero, 2026 lluminar la oscuridad: 50 anos sin Hannah Arendt

que «un cepillo de dientes como Unico equipaje»[19]. Quienes se
quedaron, amparados en la esperanza de que al hacerlo podrian ser
localizados y rescatados por sus familiares, enfrentarian un destino
distinto. Dice Young-Bruehl:

Los que no se marcharon vieron unirse a ellos, en el otono, a unos seis mil judios de Baden
y Saarpfalz, que habian sido introducidos clandestinamente en Francia por Adolf
Eichmann[...]1En 1942 y 1943, la mayor parte de los internos que habian sobrevivido a las
condiciones de Gurs fueron enviados a Auschwitz, donde morian a los pocos dias de su
llegada[20].

Ante esta situacion, Arendt se vio sola frente a las inclemencias de una
geografia yerma y desolada. Sabia que, si se quedaba en el campo de
internamiento, seguramente terminaria siendo asesinada. La diosa
Fortuna ya la habia ayudado en Berlin, donde fue detenida y sometida a
interrogatorios por la policia durante ocho dias, logrando salir unicamente
por la benevolencia del oficial de turno. Sabia que el azar no la favoreceria
nuevamente. Inmersa en ese «clima de debacle, sola y sin saber nada de
su marido», se echo a la carretera, caminando durante horas y durmiendo
en granjas «donde, a cambio de una cama -no tenia ni un centavo-,
trabajaba de dia en los campos»[21]. Tendria que esperar un tiempo antes
de que, «por una de esas afortunadas triquinuelas de la Historia», se
encontrara con Heinrich Blucher, su pareja, en Montauban.

Por mediacion de Gunther Stern, primer marido de Arendt, la pareja logro
que se les otorgara un visado de emergencia para viajar a Estados Unidos.
Por entonces, ella tiene 34 anos. Como relata Young-Bruehl, «con mucha
valentia, la correspondiente porcion de suerte y ante todo el apoyo de
diversas organizacionesy personas, los Blicher no solo habian conseguido
escapar de los campos de prisioneros franceses, sino también reunirse en
su huida»[22].

Tras seis meses de espera en Lisboa, embarcan el bugue Guiné el 10 de
mayo de 1941 con poco mas que lo puesto. Ademas de las tragedias de
Esquilo escritas en griego y 50 dolares en el bolsillo[23], Arendt logro
llevarse consigo el manuscrito con las Tesis sobre el concepto de historia,
que su amigo Walter Benjamin le entrego en Marsella poco antes de morir.
Pero mas alla de esto, no logro rescatar nada. Solo les quedaba ampararse
en el horizonte de un océano que solo exhalaba incertidumbre. Ni ella ni su
marido saben hablar inglés ni cuentan con acreditacion para dar clases en
Norteameérica. Ni siquiera tienen mayor conocimiento de lo que les espera
mas alla del Atlantico.

Faro UDD - Nucleo de Humanidades y Ciencias Sociales 5



Faro en Debate N° 40/ enero, 2026 lluminar la oscuridad: 50 anos sin Hannah Arendt

Subirse a ese buque comprendia un salto al vacio. Sin embargo, quienes lo
hicieron afrontaron lo desconocido como una resistencia contra la
barbarie y la supervivencia, pues constituia la Unica salida. Huérfanos de
toda certeza sobre ellos mismos y el futuro de Europa, los tripulantes
experimentaron un quiebre irrevocable en su vida, ya que ni siquiera
estaban en condiciones de alimentar mayores esperanzas sobre la que
seria su vida en Estados Unidos. Como relata Prinz, “la mayoria de los
exiliados alemanes no pretendia encontrar una nueva patria. Para ellos,
Ameérica constituia tan so6lo un ultimo refugio, un lugar donde estarian de
paso hasta su regreso a Europa tras el fin de la amenaza nazi’[24].Atras
quedaba para Arendt ese hogar al que regresaria después de ocho anos.

2. Eichmann en Jerusalén: el coraje de
pensar

Tras casi veinte anos viviendo en el exilio, y ya habiéndose consagrado
como intelectual publica, Hannah Arendt tomd conocimiento de que el 11
de mayo de 1960, Otto Adolf Eichmann habia sido detenido por la
inteligencia israeli en un suburbio de Buenos Aires. Pocos dias después, el
ex teniente coronel de las SS seria trasladado a Jerusalén para ser juzgado
y posteriormente condenado a muerte por diversos crimenes cometidos
durante el Tercer Reich.

Para Arendt, asistir a este proceso la situaba frente al dolor de su pasado.
De alli la necesidad de estar presente, como si al hacerlo aclarase un
fragmento de su historia personal, del significado que para ella tenia «ser
judia» y de su vinculo con Alemania[ 25]. Arendt vio en Eichmann su Ultima
oportunidad de confrontar el terror que la llevo al exilio. Para esto, escribio
a William Shawn, editor de la revista The New Yorker, proponiendole cubrir
el proceso judicial a traves de una serie de publicaciones continuas para el
suplemento.

A pesar de no compartir del todo los reparos que desde un comienzo se
plantearon en torno a la jurisdiccion de Israel o la competencia del
tribunal[26], Arendt igual se mostré escéptica ante el proceso, pues temia
que éste terminase instrumentalizandose para emplearse «con fines de
propaganda sionista», a la vez que pudiera reflejar hasta qué punto «los
judios ayudaron a los nazis durante la guerra a organizar su propio
aniquilamiento»[27].

Faro UDD - Nucleo de Humanidades y Ciencias Sociales 6



Faro en Debate N° 40/ enero, 2026 lluminar la oscuridad: 50 anos sin Hannah Arendt

El desarrollo del juicio, que termino haciendo las veces de espectaculo,
fue una desilusion para Arendt. Ocurrié que en lugar de atender a la
responsabilidad personal que le cabia al imputado, el Fiscal general,
Gideon Hausner, se dedico a utilizar testigos y archivos «para senalar la
terrible dimension del aniquilamiento de los judios», sin guardar
absolutamente ninguna relacion con Eichmann, «como si se quisieran
retratar los crimenes de los nazis en toda su crueldad y probar asi su
caracter monstruoso e inhumano»[28]. Pero esta decepcién no tuvo que
ver con la ulterior condena a muerte hacia Eichmann, que Arendt no puso
en duda, «sino porque en su opinion debia haberse explicado que era
necesario hacer justicia, aun cuando en este caso la justicia y el castigo
apenas pudieran corresponderse con los crimenes»[29].

Los cinco articulos que Arendt envi6 a la revista The New Yorker entre
febrero y marzo de 1963 dieron origen a su célebre libro Eichmann en
Jerusalén: estudio sobre la banalidad del mal. Una vez publicado, el caos'y
laira no se hicieron esperar. Esta obra llevo a que organizaciones judias le
recriminaran «traicionar a su propio pueblo por defender la tesis de la
coculpabilidad de los judios en el holocausto», ademas de reprocharle el
tono «frio», «sin emociones» e «insoportablemente arrogante» que
utilizé. Desde una perspectiva de fondo, los articulos fueron objeto de
ataque por dos puntos[30]: su concepto de la «banalidad del mal», asi
como la «interpretacion del papel de los concejos judios en el Tercer
Reich»[ 31].

Durante el juicio, la estrategia del fiscal Hausner consistio en «hacer de la
figura de Eichmann el diablo en persona. Esto respondia por completo a
los deseos del inspirador politico del juicio, el primer ministro israeli David
Ben Gurién»[32]. A los ojos del mandatario judio, cualquier atisbo de
humanizacion, minimizacion o explicacion de lo sucedido abria espacio
para justificar el mal del nazismo, lo cual no era admisible. Desarticular
estos riesgos permitiria configurar una imagen del imputado como
encarnacion del demonio, con lo cual quedaba denegado todo trato
posible. Esta estrategia respondia a la imagen dualista que tanto Hausner
como Ben Gurion tenian del mundo, conforme a la cual éste «consistia en
una separacion radical entre los buenos (los judios y, sobre todo, los
israelies, “nosotros”) y los malos (los nazis, los enemigos del Estado de
Israel, es decir, “ellos”, mas especificamente, “él", Eichmann)»[33].

Faro UDD - Nucleo de Humanidades y Ciencias Sociales 7



Faro en Debate N° 40/ enero, 2026 lluminar la oscuridad: 50 anos sin Hannah Arendt

La demonizacion del nacionalsocialismo ofrecia una ventaja, pues al
imputar una personalidad demoniaca a los altos mandos nazis, «se
desviaba la atencion de la complicidad de cientos de miles de alemanes
“comunes” con los crimenes del régimen»[34], de ese «noventa por ciento
que habia sido simpatizante sincero en algin momento u otro»[35] del
Reich, pero cuyo fanatismo se desplomd cuando el nazismo perdid su
existencia intelectual. Este desvio no dejaba de ser, para Arendt, un
«ejercicio de amnesia historica»[ 36] para quienes no quisieran reflexionar
sobre esta responsabilidad.

Sin embargo, a diferencia del fiscal y del Estado de Israel, Arendt no
presentd a Eichmann como un ser «monstruoso y carente de alma». No
habia, a sus 0jos, una grandeza demoniaca o la existencia de poderes
oscuros que actuaran a través de él. Tampoco se trataba de un demente o
de un psicopata poseido por el sadismo, ni un fanatico saturado por el odio
ideoldgico que hiciera «del antisemitismo visceral el eje de su
persona»[37]. Mas bien lo que hall6 fue una «ausencia de sustancia» capaz
de impulsar la maquinaria totalitaria a punta de eficacia, obediencia,
ordenesy falta de responsabilidad[ 38 ].

Eichmann no era un villano malvado. Y fue esto, en parte, lo que suscito
tanta molestia en el pueblo judio. Arendt asumio la ultima declaracion de
Eichmann, en la cual senald «no soy el monstruo en que pretendéis
transformarme... soy victima de un engafo»[39] y, a partir de ella, lo
mostréo como un «ser de carne y hueso, un hombrecillo mediocre, con
pocos estudios; un hombre “normal’, como dijeron seis de los psiquiatras
peritos; buen hijo, padre y hermano; era como cualquier vecino ejemplar
que vive en la casa de al lado»[40].

De esta forma, la banalidad asoma como una extension de la «irreflexion».
Eichmann, al comprenderse a si mismo como parte de una gran
magquinaria estatal, hacia lo que tenia que hacer. Sin dudar, sin reclamar,
sin pensar. No era sino la encarnacion de «la puray simple irreflexion»[ 41].
Y esto es lo banal detras del mal totalitario: que, para tener lugar, no
requiere de demonios. Como dice Damian Pachon:

La irreflexidn, la ausencia absoluta de conciencia moral, la incapacidad de valorar y decir
‘no’ facilita que el mal destruya la esfera publica, Unico lugar donde podemos coexistir en
relaciones intersubjetivas con otros. El sujeto que no puede contrastar una orden con una
regla general y no es capaz de rebelarse o de resistirse a ella, es porque ha sido ya
aniquilado en su facultad de discernir y ha sido amoldado a un sistema burocratico dado.
Esole ocurrid a Eichmann[42].

Faro UDD - Nucleo de Humanidades y Ciencias Sociales 8



Faro en Debate N° 40/ enero, 2026 lluminar la oscuridad: 50 anos sin Hannah Arendt

En dltimo término, el analisis que Arendt desarrolla de Eichmann revela
hasta qué punto actos malvados a gran escala pueden ser perpetrados sin
perversion, patologia o conviccion ideoldgica. Y se vuelve banal cuando se
«normaliza», y se normaliza cuando los sujetos que forman parte del
sistema donde dicho mal tiene lugar renuncian a su facultad de pensar,
juzgary discernir.

3. Elrol de los consejos judios

Parte importante de los alegatos suscitados a partir de los articulos en el
New Yorker se fundaban en la idea de que Arendt habia pretendido
«blanquear la culpabilidad de los verdugos y sembrar dudas sobre la
inocencia de las victimas». Muchos vieron en su concepto de la «banalidad
del mal» una suerte de «dulcificacion de la responsabilidad de los
criminales nazis», a la vez que abria espacio para otra polémica: el rol que
jugaron los consejos judios en el Holocausto, lo cual se interpretd como
una «criminalizacion de las victimas»[ 43 ].

Los consejos judios fueron creados como una «pieza dentro de la
magquinaria de exterminio implementada por Eichmann». Dirigidos por
«judios destacados dentro de sus respectivas comunidades», ellos debian
llevar adelante labores de organizacion y cooperacion con el réegimen nazi.
Fue el mismo Eichmann quien describi¢ durante el proceso como estos
consejos cooperaron «estrechamente en la organizacion de la
persecucion»[44].

En Amsterdam y en Varsovia, en Berlin y en Budapest, se podia confiar en los oficiales
judios para que hicieran una compilacion de listas de personas y sus propiedades
respectivas; y para que obtuvieran dinero de los deportados, con el objeto de sufragar los
gastos de su deportacion y exterminacion; y para que estuvieran al corriente de los pisos
que se vaciaban y para proporcionar fuerzas a las policias con el fin de capturar judios y
ponerlos en los trenes hasta que, como ultimo gesto, entregaron los bienes de la
comunidad judia, ordenadamente, para su confiscacién definitival 45].

Ahora bien, surge la pregunta sobre si dichos lideres, atendidas las
circunstancias, pudieron haber actuado de otra manera. Quienes
criticaron estos hechos vieron en la cooperacidn una justificacion, ya que
se vio como la «unica manera de salvar lo que se podia en una situacion
desesperada». Sin embargo, Arendt rechaza este argumento: «entregarse
a los enemigos para ‘evitar algo peor’ no supone forma alguna de
resistencia, sino una refinada estrategia para tranquilizar la conciencia y

Faro UDD - Nucleo de Humanidades y Ciencias Sociales 9



Faro en Debate N° 40/ enero, 2026 lluminar la oscuridad: 50 anos sin Hannah Arendt

para no reconocer laimplicacion en las reglas del juego del enemigo»[ 46].

Por otra parte, y ante el argumento de que «los judios no tenian
posibilidades de huir de la maquinaria de destruccion nazi», si bien la
pensadora alemana esgrimio que «la responsabilidad individual carecia de
“sentido”», puesto que una red del terror de dicho calibre so6lo podria
haberse enfrentado «con una resistencia organizada a gran escala»[47],
no por ello cabia asumir la colaboracion como Unico camino de salida.

Aqui subyace, a mi parecer, una muestra significativa de valor en la
postura de Arendt. Mal que mal, ella sufrio y experimento el asedio, la
humillacion y la difamacion por el hecho de ser judia. Pero tuvo la
suficiente capacidad para comprender que la extension del horror tuvo el
alcance que tuvo, precisamente, por la cooperacion que estas
instituciones ejercieron, pues «sin su intervencion se habria producido un
caos organizativo mucho mayor»[48], al punto de que, si se hubiese
opuesto una «resistencia a gran escala», como si la hubo en paises como
Dinamarca o Suecia, se podrian haber salvado miles de vidas y no «habria
podido tener lugar una persecucion tan sistematica contra el pueblo judio»
[49].

No es que Arendt haya querido tildar de “colaboracionistas” a los lideres de
estos consejos, ya que se trataba de una colaboracidén impuesta por los
verdugos. Pero se pudo optar por la no-colaboracion a gran escala o por no
acatar lo impuesto. Se pudo haber desobedecido de manera concertada,
mas no se hizo ;Hubo, entonces, ausencia de pensamiento por parte de
los dirigentes judios? Arendt lo interpretd mas bien como un «colapso del
juicio», un ofuscamiento a la hora de interpretar los acontecimientos, ya
que:

al juzgar en términos de fatalidad historica, como si el nazismo no fuera mas que el ultimo
y mas cruel pogromo, antes que en términos de contingencia y de novedad, la
cooperacion forzada aparecia a ojos de los miembros de los consejos como una forma de
evitar a los suyos las peores brutalidades. (...) Confundieron, pues, el no poder hacer nada
con el no contrariar a los verdugos[501].

Por lo demas, Arendt comprendio que este colapso del juicio, que a su vez
dio lugar a un colapso de la accién, no fue exclusivo de los consejos, sino
que se extendid por todo el continente, ya que éste «se produjo no sélo en
Alemaniay entre fuerzas politicas, sino también en los medios culturales e
intelectuales, y entre las confesiones religiosas, incluida la Iglesia
catélica»[51].

Faro UDD - Nucleo de Humanidades y Ciencias Sociales 10



Faro en Debate N° 40/ enero, 2026 lluminar la oscuridad: 50 anos sin Hannah Arendt

Considerados ambos factores, queda una importante leccion para la
historia: la perpetracion del “mal radical” no requiere de demonios ni de
psicopatas. Para erigir, sostenery hacer eficiente «el mundo de la muerte
mecanizada» bastaria con «la participacion y colaboracion de vidas
humanas mas o menos normales, que no precisan de ninguna motivacion
abismatica y que no por participar de lleno en el proceso pierden una
suerte de autoconciencia de normalidad»[52]. De alli la importancia de no
claudicar al propio pensar.

4. El coraje como compromiso con el
mundo

Los hitos desarrollados hasta aqui no pretenden agotar ninguno de los
temas ni responder a las preguntas que Hannah Arendt elabor¢ y se
cuestiono durante su vida. Tampoco busca ser una aproximacion a su
biografia ni mucho menos un compendio o listado de categorias
fundamentales para comprenderla. Para todo quien se interese en ella,
bibliografia no falta. Si elegi los hechos que elegi, fue unicamente porque
en ellos se proyecta ese componente fundamental que atraviesa su
trayectoria: el valor de pensar por si misma y el esfuerzo por comprender
al ser humano y su mundo.

Hannah Arendt supo anteponer un compromiso por las luchas que en el
mundo tienen lugar, consciente de que ello exige coraje, «una virtud
politica cardinal consistente en vencer el miedo por la seguridad personal
con objeto de poder ocuparse del mundo». El valor, escribio en su ensayo
;Que es la libertad?, «libera alos hombres de su preocupacion por la vida'y
la reemplaza por la de la libertad del mundo. El valor es indispensable
porque en politicalo que se juega no es lavida, sino el mundo»[53].

Conforme a su pensamiento, la accion y el ejercicio de la palabra solo son
posibles alli donde el individuo goza de autonomia y el pensar puede
desplegarse sin asideros, pues de lo que se trata es de mantenerse fiel en
la busqueda por comprender y construir sentido. Ya lo decia Nietzsche, un
pensador que Arendt leyo bastante: «Si quieres consequir quietud de alma
y dicha, «cree; si quieres ser wun discipulo de la verdad,
investiga»[54].Arendt no es de las que creyo. Ella se afané en comprender.
Este es el desafio y horizonte que ha de enmarcar toda vida
verdaderamente reflexiva: no dejarse constrenir por ataduras dogmaticas

Faro UDD - Nucleo de Humanidades y Ciencias Sociales 11



Faro en Debate N° 40/ enero, 2026 lluminar la oscuridad: 50 anos sin Hannah Arendt

0 principios canodnicos inamovibles, pues de lo que se trata es de
preguntarnosy replantearnos nuestras creencias, juicios y opiniones.

Esto ultimo esta estrechamente vinculado a la concepcion que Arendt
tenia de la filosofia, entendida como una actividad transformadora. Un
gjercicio tan teorico que en principio tiene que ver tan poco con nuestra
cotidianidad, pero que no es otra cosa que el trabajo critico del
pensamiento sobre si mismo. La filosofia, senala Ruadiger Safranski al
describir la vision de Nietzsche en torno a ella, «interviene poderosamente
en la vida. No es una mera descripcion reflexiva de la vida, sino que
produce un cambio en ella; la filosofia misma es este cambio. Pensar es
actuar»[55]. No por nada Arendt finalizé La condicion humana con aquella
cita de Caton segun la cual «nunca esta nadie esta mas activo que cuando
no hace nada, y nunca esta menos solo que cuando esta consigo
mismo»[56].

Por mucho que los fenomenos analizados por Arendt sigan resonando en
nuestro presente, bien se trate de la «atomizacion de la sociedad de
masas; la produccion incesante de personas sin Estado, de desplazados,
excluidos y refugiados; [0] la destruccién del tejido de la realidad como
resultado de la expansion de la mentira politica»[57], ella nos hace ver el
nucleo de novedad que subyace a todo acontecimiento, lo cual es
determinante para poder abordarlos correctamente. La politica, dicho de
otra manera, no puede fundarse en ideales metafisicos o absolutos
inamovibles, pues en si ella es imprevisible y contingente. Aqui subyace la

radical comprension a la que apunto Arendt:

«(...)comprender, para ella, no significa simplemente explicar lo que ocurrid, sino intentar
ver con claridad, discernir para poder juzgar. Este gesto implica una gran
responsabilidad: no basta con tener opiniones, hay que atreverse a pensar desde el
propio juicio, incluso si eso incomoda»[58].

Visto asi, pensar comprenderia un antidoto y una resistencia. Ya en La
condicion humana ella ve hasta qué punto la irreflexion se ampliaba y
penetraba como un rasgo determinante de la sociedad de masas del siglo
XX. Una sociedad que «desalienta el pensamiento activo y critico porque
no es funcional»[59]. El pensar de Arendt -y todo pensamiento filoséfico,
si se quiere- es inutil desde un punto de vista productivo. Se antepone al
pensar que calcula, que planifica, que organiza o que soluciona problemas.
El pensar filosofico, para plantearlo en términos contemporaneas, no es el

Faro UDD - Nucleo de Humanidades y Ciencias Sociales 12



Faro en Debate N° 40/ enero, 2026 lluminar la oscuridad: 50 anos sin Hannah Arendt

pensar que creemos que desplegamos cuando rellenamos tablas
dinamicas, elaboramos “conversaciones” con maquinas o redactamos
informesy diapositivas.

Pensar, en ultimo término, constituye una resistencia intima, un refugio de
humanidad a través de cuyo ejercicio impedimos que aflore y se propague
el mal. Pensar no es sino asumir en primera persona el compromiso que
tenemos por cuidar y preocuparnos del mundo comun, ese «entre-medio»
de nosotros que compartimos. Por eso para Arendt «comprender en
politica nunca significa comprender al otro, sino entender el mundo
comun tal como este aparece al otro»[60]. Y este es nuestro desafio:
pensar. Sin atajos ni certezas prefabricadas. Sin hacer de la verdad una fe
dogmatica que se ajuste a nuestras visiones o intereses.

Vivimos en un mundo que alienta la irreflexion, estimula el confort y adora
el calor del rebano. Es posible que estos condimentos arrojen oasis de luz
y respiros de comodidad, cuando en el fondo no son sino ilusiones
superfluas. La banalidad se propaga alli donde impera un vivir sin
cuestionarnos las cosas; alli donde se busca a toda costa la compania de
otros para no sentirnos desdichados y tener que lidiar con nuestras
propias sombras; alli donde nos acurrucamos bajo la amnesia del confort y
asumimos una mentalidad de corderos y engranajes.

Permitir que estas categorias condicionen y alimenten nuestra vida
supone darle espacio a la oscuridad para que haga su trabajo. Ella se
expandira alli donde se claudique al pensamiento propio, ya que la
incapacidad de pensar «impide hacernos responsables por nosotros
mismos y por los otros, implica renunciar a la posibilidad de juzgar y
responder por lo que hacemos»[61]. La conclusion es simple: sin
responsabilidad no hay mundo comun. Y debemos asumir esta
responsabilidad como elemento central de nuestra humanidad -y reflejo
de nuestra libertad, puesto que responder a la pregunta sobre qué es el ser
humano conlleva tomar esta carga. Apoyado en la nocion de humanitas
que elaborara su mentor y amigo, Karl Jaspers, Arendt entendid que «la
persona con humanidad es aquella que no da la espalda a la esfera publica
de los asuntos humanos y, aun sin tomar partido explicito, es capaz de
iluminar con palabras la realidad compartida»[62].

Leer a Arendt permite fundar un arraigo ante el desvario y la
desorientacion imperante. En ellano se han de buscar recetas ni verdades

Faro UDD - Nucleo de Humanidades y Ciencias Sociales 13



Faro en Debate N° 40/ enero, 2026 lluminar la oscuridad: 50 anos sin Hannah Arendt

absolutas. Nada mas lejos de ello, pues en sus escritos comprendemos
que la filosofia, en cuanto accion transformadora, no supone un refugio
frente al mundo y su desierto; antes bien lo que ella logra es devolvernos al
mundo: «mas atentos, responsables, dispuestos a comenzar algo
nuevo»[63], pues lavida ha de asumirse en primera persona.

Para Arendt, una mente libre es la que se aleja de dogmas, de certezas politicas, de zonas
de confort tedricas y de ideologias satisfactorias. Una mente libre es la que aprende a
cultivar la capacidad de permanecer fiel a lo arriesgado, lo vulnerable, o misterioso y lo
desconcertante de la realidad, porque eso nos brinda, en ultima instancia, la mejor
oportunidad de sequir siendo humanos[64].

Este es el valor de Arendt y su legado: una exhortacion a pensar qué
podemos hacer con el mundo; «una mirada que no renuncia ni a la accion
ni al juicio e invita a interrogar la realidad, a recuperar la dimension del
didlogo, de la pluralidad y de la responsabilidad»[65]. Para un tiempo sin
certezas, donde el pasado ya no alumbra y «el espiritu humano camina
entre tinieblas»[66]. Para un tiempo de enigmas, esta es la compania de
Arendt: un pensar sin barandillas para enfrentar la oscuridad de los
tiempos.

Faro UDD - Nucleo de Humanidades y Ciencias Sociales 14



Faro en Debate N° 40/ enero, 2026 lluminar la oscuridad: 50 anos sin Hannah Arendt

Referencias al pie de pagina
[1]Arendt, Hannah. La vida del espiritu. Barcelona: Paidds, 2002.

[2] Prinz, Alois. La filosofia como profesion o el amor al mundo. Vida de Hannah Arendt.
Barcelona: Herder, 2001, 17.

[3]Prinz, La filosofia como profesidn o el amor al mundo, 17.

[4] Fantauzzi, Stefania. «La democracia en tiempos de crisis: Lecciones de Hannah
Arendt», en Perspectivas sobre la ciudadania activa. Ed. del Mediterraneo, 2023, 97.

[5]Morgenthau, Hans. "Hannah Arendt 1906-1975", Political Theory 4, no. 1(1976): 6.

[6] Arendt, Hannah. “Comprensién y politica”, en De la historia a la accién. Barcelona:
Paidds, 1995.

[7]1Ensuintroduccion a La condicion humana, escrita en 1992, Manuel Cruz cita esta frase
de Tocqueville (en la edicion del 2016, pagina Xll).

[8] Cfr. Arendt, Hannah. Los origenes del totalitarismo. Madrid: Alianza, 2024. Publicada
en 1951, esta obra constituye una de las respuestas teodricas mas cabales y originales que
se ha desarrollado en torno al fendmeno totalitario. En ella, Arendt propone una teoria
general del totalitarismo como forma historicamente original de dominacion.

[9]Arendt, Hannah. Entre el pasado y el futuro. Ocho ejercicios sobre la reflexién politica.
Barcelona: Austral, 2024, 28.

[10] Para una lectura méas detallada y profunda sobre las reflexiones de Arendt en torno al
judaismo, veéase: Escritos judios, Barcelona: Paidds, 2016. Sobre la vision de Arendt en
torno al proyecto sionista y la fundacion de un Estado judio en territorio palestino, véase
Sobre Palestina. Barcelona: Taurus, 2025.

[11] Arendt, Hannah. Eichmann en Jerusalén. Un estudio sobre la banalidad del mal.
Barcelona: Debolsillo, 2017.

[12]Adler, Laure. Hannah Arendt. Barcelona: Galaxia Gutenberg, 2019, 428.

[13] Adler, Hannah Arendt. 160. Los campos de internamiento, como Gurs, Dachau y
Buchenwald, estaban disenados principalmente para detener, aislar y hacer trabajar a
prisioneros politicos, disidentes o grupos considerados “indeseables”. A diferencia de los
campos de exterminio, como Auschwitz-Birkenau o Treblinka, los campos de
internamiento no fueron creados con el propdsito de matar eficientemente a gran escala,
sin perjuicio de que en ellos la muerte tenia lugar por las malas condiciones de salubridad,
higiene y trabajo.

[14] Adler, 150.nnah. Diario Filosofico. 1950-1973, Barcelona: Herder Editorial, 2018, 437.

Faro UDD - Nucleo de Humanidades y Ciencias Sociales 15



Faro en Debate N° 40/ enero, 2026 lluminar la oscuridad: 50 anos sin Hannah Arendt

[15]Young-Bruehl, Elisabeth. Hannah Arendt. Una biografia. Barcelona: Paidds, 2021, 224.
Escritaen 1982, esta obra constituye la biografia candnica de Hannah Arendt.

[16]Adler, Hannah Arendt, 150.
[17]1Adler, 150.

[18]Young-Bruehl, Elisabeth. Hannah Arendt. Una biografia. Barcelona: Paidds, 2021, 224.
Escrita en 1982, esta obra constituye la biografia canonica de Hannah Arendt.

[19]Young-Bruehl, 224.

[20]Young-Bruehl, Elisabeth. Hannah Arendt, 225.

[21]Adler, 161.

[22]Meyer, Thomas. Hannah Arendt, 14.

[23]Prinz, La filosofia como profesion o el amor al mundo, 108.
[24]Prinz, 107.

[25]Adler, 361.

[26]Desde un comienzo, el proceso estuvo envuelto en un durea de polémica. Razones no
faltaban, pues como sostienen algunos expertos «se debatia la jurisdiccion del Estado de
Israel, ya que este no existia al momento de los crimenes», a la vez que se alegaba que el
acusado habia sido «practicamente secuestrado en Argentina, por lo que la captura y el
juicio mismo resultaban ilegales» (vs. Pachon 49). Para Arendt, Israel si tenia derecho a
juzgar a Eichmann, pues «si bien es cierto que Alemania podria haberlo reclamado, no lo
hizo. Es cierto que ha sido secuestrado, pero el hombre escapaba de toda jurisdiccidn, ya
que Argentina rechazaba la extradicién de los nazis refugiados en su suelo» (vs. Adler 361).

[27]Adler, 362.
[28]Prinz, 228.
[29]Prinz, 228.

[30] Estas materias, asi como la totalidad del juicio a Eichmann y el trabajo de Arendt en
torno a él, ha sido objeto de incontable literatura. Para mayores referencias
bibliograficas, remito a las paginas de los libros en los que me apoyé para escribir este
ensayo, en donde se aborda esta cuestion de manera mas detallada y minuciosa (Adler
359-428; Meyer 484-498; Prinz 217-242; Serrano de Haro 89-114; Venmans, 107-198;
Young-Bruehl: pp. 413-476), asi como a la correspondencia en donde aborda el proceso:
1.- Arendt, Hannah y Scholem, Gershom. Tradicién y Politica. Correspondencia (1939-
1964). Madrid: Editorial Trotta, 2018. 2.- Hannah Arendt Karl Jaspers: Correspondence,
1926-1969, edited by Lotte Kohler and Hans Saner: Harcourt Brace Jovanovich, United
States, 1992.

Faro UDD - Nucleo de Humanidades y Ciencias Sociales 16



Faro en Debate N° 40/ enero, 2026 [luminar la oscuridad: 50 anos sin Hannah Arendt

[31]Prinz, 234.

[32] Venmans, Peter. EI mundo segun Hannah Arendt. Madrid: Punto de Vista Editores,
2025, p. 130.

[33]Venmans, 130.
[34]Venmans, 130.
[35]Adler, 292.

[36]Venmans, 130.

[37] Serrano de Haro, Agustin. Introduccién a Arendt. Barcelona: RBA Libros vy
Colecciones, p. 97.

[38]Prinz, 236.

[39] Arendt, Hannah. Eichmann en Jerusalén, 361.
[40] Pachon S., Damian, 50.

[41] Arendt, Eichmann, 418.

[42] Pachdn S., Damian, 51.

[43] Serrano de Haro, Introduccion., 109.
[44] Prinz, 234.

[45] Arendt, Eichmann, 292.

[46] Prinz, 235.

[47] Prinz, 235.

[48] Serrano de Haro, 110.

[49] Prinz, 234.

[50] Serrano de Haro, 111.

[51] Serrano de Haro, 111.

[52] Serrano de Haro, 112.

[53] Arendt, Hannah. “;Qué es la libertad?’, en Entre el pasado y el futuro: ocho ejercicios
sobre la reflexién politica, Barcelona: Austral, 2024, 247.

[54] Safranski, Ridiger. Nietzsche. Biografia de su pensamiento, Barcelona: Tusquets,
45,

Faro UDD - Nucleo de Humanidades y Ciencias Sociales 17



Faro en Debate N° 40/ enero, 2026 lluminar la oscuridad: 50 anos sin Hannah Arendt

[55]Safranski, R., Nietzsche, 53.

[56] Arendt, Hannah. La condicién humana. Ciudad de México: Paidds, 2016, 349.

[67] Sirczuk, Matias. "Hannah Arendt, una pensadora para el siglo XXI", en Hannah Arendt:
una pensadora imprescindible para el siglo XXI, Revista Filosofia&Co, Diciembre 2025,
Numero Especial, 13.

[68] Fantauzzi, Stefania, "En compafia de Hannah Arendt’, en Hannah Arendt: una
pensadora imprescindible para el siglo XXI, Revista Filosofia&Co, Diciembre 2025,
Numero Especial, 14.

[59]Venmans, P., El mundo segun Hannah Arendt, 145.

[60]Arendt, Hannah. Diario Filosofico. 1950-1973, Barcelona: Herder Editorial, 2018, 437.
[61]1Pachén S., Damian. “El juicio de Eichmann y la banalidad del mal”, 51.

[62]Serrano de Haro, Introduccion, 90.

[63]Fantauzzi, Stefania, "En compania de Hannah Arendt”, 14.

[64] Stonebridge, Lyndsey. Somos libres de cambiar el mundo. Pensar como Hannah
Arendt, Barcelona: Ariel, 2024, p. 20.

[65]Fantauzzi, 14.

[66] En su introduccion a La condicion humana, escrita en 1992, Manuel Cruz cita esta
frase de Tocqueville (en la edicion del 2016, pagina Xll).

Faro UDD - Nucleo de Humanidades y Ciencias Sociales 18



Faro en Debate N° 40/ enero, 2026 lluminar la oscuridad: 50 anos sin Hannah Arendt

Referencias bibliograficas

Adler, Laure. Hannah Arendt. Una biografia. Barcelona: Ediciones Destino,
2006.

Arendt, Hannah. Eichmann en Jerusalén, Bogota: Penguin Random House
Grupo Editorial. Debolsillo, 2024.

La condicién humana. Barcelona: Paidos, 2016.

Entre el pasado y el futuro. Ocho ejercicios de
pensamiento politico. Barcelona: Austral, 2024.

Diario Filosofico, 1950-1973, Barcelona: Herder Editorial,
2018.

Fantauzzi, Stefania, “"En compania de Hannah Arendt”, en Hannah Arendt:
una pensadora imprescindible para el siglo XXI, Revista Filosofia&Co,
Diciembre 2025, Numero Especial, p. 14.

Gomez-0Olano Romero, Irene. “Una vida de guerras, muertes, amor y
pensamiento’, en Hannah Arendt: una pensadora imprescindible para el
siglo XXI, Revista Filosofia&Co, Diciembre 2025, Numero Especial, pp. 6-9.

Meyer, Thomas, Hannah Arendt. Una biografia intelectual, Barcelona:
Anagrama, 2025.

Pachon Soto, Damian. “El juicio de Eichmann y la banalidad del mal’, en
Hannah Arendt: una pensadora imprescindible para el siglo XXI, Revista
Filosofia&Co, Diciembre 2025, Numero Especial, pp. 48-51.

Prinz, Alois. La filosofia como profesion o el amor al mundo. La vida de
Hannah Arendt. Barcelona: Herder Editorial, 2001.

Safranski, Rudiger. Nietzsche. Biografia de su pensamiento. Barcelona:
Tusquets, 2023.

Serrano de Haro, Agustin. Introduccion a Hannah Arendt, Barcelona: RBA
Librosy Publicaciones, 2023.

Faro UDD - Nucleo de Humanidades y Ciencias Sociales 19



Faro en Debate N° 40/ enero, 2026 [luminar la oscuridad: 50 anos sin Hannah Arendt

Sirczuk, Matias. “Hannah Arendt, una pensadora para el siglo XXI", en
Hannah Arendt: una pensadora imprescindible para el siglo XXI, Revista
Filosofia&Co, Diciembre 2025, Numero Especial, pp. 10-13.

Stonebridge, Lyndsey. Somos libres de cambiar el mundo. Pensar como
Hannah Arendt, Barcelona: Ariel, 2024.

Venmans, Peter. El mundo segun Hannah Arendt. Madrid: Punto de Vista
Editores, 2025.

Young-Bruehl, Elisabeth. Hannah Arendt. Una biografia. Barcelona:
Paidos, 2021.

Faro UDD - Nucleo de Humanidades y Ciencias Sociales 20



Faro en Debate N° 40 / enero, 2026 [luminar la oscuridad: 50 anos sin Hannah Arendt

Faro en Debate N°38: "Diez libros que todo cientifico
social deberia leer”

Faro en Debate Ed. Especial: “Biografia politica
Vargas Llosa, su otra gran pasion”

PARA CITAR ESTE DOCUMENTO:

Villarino, P (2026). lluminar la oscuridad: 50 anos
sin Hannah Arendt (Faro en Debate N°40). Nucleo
de Humanidades y Ciencias Sociales, Universidad
del Desarrollo. Santiago, Chile.

o Los planteamientos expresados en este texto son de exclusiva responsabilidad de su autor y no reflejan necesariamente las
posiciones institucionales de Faro UDD.

Faro UDD - Nucleo de Humanidades y Ciencias Sociales


https://faro.udd.cl/files/2025/11/fed-38-diez-libros-que-todo-cientifico-social-deberia-leer-1.pdf
https://faro.udd.cl/files/2025/11/fed-38-diez-libros-que-todo-cientifico-social-deberia-leer-1.pdf
https://faro.udd.cl/files/2025/07/fed-35-participacion-ciudadana-y-costos-de-transaccion-un-balance-delicado.pdf
https://faro.udd.cl/files/2025/06/fed-ed-especial-n1-mario-vargas-llosa-su-otra-gran-pasion.pdf
https://faro.udd.cl/files/2025/06/fed-ed-especial-n1-mario-vargas-llosa-su-otra-gran-pasion.pdf

~aro UDU

Ntcleo de Humanidades y Ciencias Sociales

Faro UDD es un centro interdisciplinario de humanidades y ciencias sociales

creado por la Universidad del Desarrollo. Ha sido concebido como un espacio
acadéemico de reflexion, que busca contribuir al bienestar de Chile y sus
ciudadanos, mediante la generacion de contenidos solidos, el enriguecimiento
del debate publico nacional, y la formacion de talento acadéemico joven, todo
ello enrelacion con la fundamentacion ética de la democracia representativay
de la sociedad libre.

O @faro_udd
@faro_udd

@ faro udd

@ faro@udd.cl

: FaroUDD

Nuestra pagina web: faro.udd.cl l Nucleo Humanidades y Ciencias Sociales



https://faro.udd.cl/

